
MUSSE UND DARSTELLUNGSFORM BEI HOMER* 
(DAS PROBLEM DER „EPISCHEN BREITE“)*

BESCHREIBUNGEN

Wir wenden uns aus dem Beginne des fünften Jahrhunderts v. 
d. Z., aus dem uns das Wort σχολή zuerst überliefert ist, zurück in 
eine frühere Entwicklungsphase und prüfen die homerischen Epen auf 
ihre Aussage über unseren Fragenkreis. Es sei dabei erlaubt, zunächst 
eine Frage herauszugreifen und von dem einen konkreten Beispiel 
zu den weiteren Problemen vorzustoßen.

Wir knüpfen dabei an Pindar an und vergleichen seine Dars­
tellung in dem Punkte, in dem er klagt, daß ihm die „Muße“ 
fehle, mit der entsprechenden dichterischen Ausdrucksform in den 
homerischen Epen. Ohne Zweifel gehen wir damit an unser Problem 
von außen heran; wir tasten zunächst die Form, scheinbar nur die 
Oberfläche des Werkes ab, aber es wird sich schnell zeigen, daß das 
Zeichen und das Bezeichnete, die Form und der Inhalt aneinander 
gebunden sind und die Formanalyse auch das Wesen aufdecken muß, 
wenn sie nicht vorzeitig Halt macht.

Daß Ilias und Odyßee in epischer Breite gedichtet seien, ist ein 
Gemeinplatz. Daß die epische Breite ein besonders großes Maß freier 
Zeit voraussetze, schwingt in dieser Vorstellung mit. Pindar scheint sich 
weniger Zeit zu nehmen. Wir untersuchen den eigentümlichen Unter­
schied am Beispiel der „Beschreibungen“ .

„άλλα χαλκόν μυρίον ού δυνατόν
έξελέγχειν· μακροτέρας γάρ άριθμησαι σχολαζ“

(Pindaros, Nemea X* 84, 85).

Nicht immer hat Pindar sich gescheut, die kunstvollen Arbeiten 
des Handwerks zu beschreiben. In dem gleichen Gesänge, in dem er 
ungeduldig wird angesichts der Zahl der erzenen Siegerpreise, singt 
er von den attischen Vasen:

. . ycciq. δέ καυ9εί- 
σ<£ πυρί καρπός ελαίας 
£μολεν Ή ρας τον εύ- 
άνορα λαόν έν άγγέων 
&ρκεσιν παμποικίλοις^

(Pindaros^ Nemea X  64—68)

*) Vorabdruck aus: E. Ch. Welskopf, „Probleme der Muße im alten Hel­
las", das im I. Quartal 1962 bei Rütten & Löning, Berlin, erscheinen wird.



4 E. Ch. Welskopf

Wilamowitz vermutet aber, daß der Dichter hier die Charakte­
risierung nur gewaltsam gestreckt habe, um dem Maß der Verse gerecht 
zu werden (U. v. Wilamovitz-Moellendorff, Pindaros, Berlin 1922, 
S. 427), um „den Raum zu füllen“. Wenn also Pindar an der 
einen Stelle der Beschreibung auswich, so hat er sie nach dem 
Empfinden von Wilamowitz an der andern nur als Verlegenheitslösung 
gesucht. Wir lassen das letzte dahingestellt sein, doch bleibt für uns 
wichtig, daß der Gedanke an eine Verlegenheitslösung hier auftau­
chen kann.

Auch Homer traf im Anschauungs- und Erlebniskreis seiner 
Helden auf kunstvolle Erzeugnisse des Handwerks und ihm fehlte nicht 
die Muße, diese zu beschreiben ; er sprach aber auch nicht reflektierend 
davon, daß ihm die Muße zu solcher „epischen Breite“ gegönnt sei. 
Der Ausdruck σχολή gehört überhaupt nicht zum Wortschatz der beiden 
großen Epen, weder positiv noch negiert. Aber rückwärts schauend 
können wir fragen, wie der Dichter der großen Epen sich zu dem verhielt, 
was die Hellenen später als σχολή begrifflich gefaßt und damit für das 
menschliche Denken „entdeckt“ haben, um diese von Bruno Snell 
(Die Entdeckung des Geistes, Hamburg 1955, S. 8) gebrauchte Metapher 
zu übernehmen.

Es gibt unter vielen zwei berühmt gewordene Steilen in der Ilias, 
an denen der Dichter Meisterwerke des Kunsthandwerks beschreibt. 
Das eine ist der Schild des Achill, das andere der Becher des Nestor. 
Das Kunstmittel der Dichter, Beschreibung in Handlung zu lösen, 
hat Lessing wissenschaftlich analysiert. Der Dichter der Ilias und damit 
seine Hörer und Leser sehen den Schild nicht nur fertig im Raum, son­
dern ihre Phantasie erarbeitet mit dem göttlichen Schmiede zusammen 
alle sachgerechten Einzelheiten in der Zeit (XVIII 467—607). Die in 
Erz getriebenen Szenen auf dem Schilde des Achill entstehen nicht nur 
als Bildwerk vor aufmerksamen Augen. Der auf dem Schilde nachge­
bildete Stier, der von Löwen angegriffen wird, „brummt dumpf auf“, 
und als ihn die Löwen schon gepackt haben und schleifen, „brüllt“ er. 
Die Bilder gewinnen — als verwirklichte Gestaltungsfreude — ein eige­
nes, von der Haupthandlung fast unabhängiges und doch deren Welt 
zugeordnetes Leben. Sie packen Herz und Verstand. Hochzeit, Tanz, 
Streit, Gericht, Viehraub, Kriegslist, Kampf, Saat, Ernte, Hirte, Herde, 
Raubtier begegnen uns in einem kurzen Drama unter dem Bogen von 
Erde, Meer, Mond, Sonne und Sternen. — In der Szene, in der uns 
der Nestorbecher beschrieben wird (XI 618—643), reibt die lockige 
Hekamede mit eherner Raspel den Ziegenkäse und streut ihn mit wei­
ßem Mehl zusammen auf den Wein. Der alte Nestor hebt den schweren 
Becher, um mit dem Weinmus den Durst zu löschen, nachdem er vorher 
im Winde den Schweiß gekühlt hat. Bei Homer wird alles Bewegung, die 
Zubereitung der erholsamen Mahlzeit und die Schilderung des kunst­
vollen Gegenstandes. Sein dichterisches Verweilen ist kein ruhendes 
Sein, nicht ein in sich verflochtenes Tepichmubter wie bei Pindar es 
löst sich vielmehr zur Tätigkeit. Die Zeit ist noch nicht zum allge­



Muße und Darstellungsform bei Homer 5

meinen Begriffe gefaßt, sie „erscheint“ dem Dichter nicht, weder 
lang noch knapp, aber sie „ist da“, weil etwas geschieht, weil es ein 
nicht umkehrbares Nacheinander gibt, eine Bewegung zu einem Ziel: 
das ist im einen Falle die Fertigung des Schildes, im andern die wohlige 
Befriedigung der Sinne durch den Trunk aus dem Goldbecher. Die 
Tätigkeit ist nicht unendlich, sie kann sich vollenden.

Es geht bei Homer, von unserer Fragestellung aus gesehen, um 
noch mehr. Das scheinbar Unbewegte, ein Gegenstand, wird Bewegung, 
aber diese Bewegung ist zugleich Ausdruck der Ruhe, ja des Retardierens, 
des Zurückhaltens. Der Schild des Achill wird inmitten einer äußerst 
gespannten Situation der Haupthandlung ohne Übereilung gefertigt, mit 
künstlerisch-handwerklicher Liebe zu jeder Einzelheit. Der Dichter und 
sein greiser Heid Nestor lassen sich am Tische Zeit, obgleich etwas 
vor sich geht, die Handlung bleibt scheinbar stehen, jedoch ohne das 
Gefühl von Stillstand. Das Weilen wird nicht zur Langeweile, auch 
nicht zur bloßen Kurzweil. Die in sich geschlossene Bewegung hat 
keine Länge, aber sie ist langsam in jenem Sinne, der Ablösung von 
aller Hast bedeutet. Die beiden Sätze eines Gegensatzes, Ruhe und 
Bewegung, sind im dichterischen Ausdruck in sich vereint. Es hat der 
allgemeinen geistigen Entwicklung von Jahrhunderten, der speziellen 
philosophischen Entwicklung über Herakleitos und die Eleaten bedurft, 
bis Aristoteles diese dialektische Einheit philosophisch zu fassen suchte.

Der Begriff der „epischen Breite“ trifft auf solche homerischen 
Schilderungen zu; wir haben es mit einer besonderen Kunstform zu 
tun, nicht mit Lyrik, Hymnos oder Tragödie. Dennoch tritt man mit 
blossen Begriff der epischen Breite die Problematik zu platt. Das, was 
mit dieser Bezeichnung nur extensiv gesehen wird, verrät in Wahrheit 
die Intensität des dichterischen Interesses.

Allerdings fesselt nicht der Gegenstand als solcher die Aufmerk­
samkeit, von moderner „Sachlichkeit“ ist noch nicht die Rede. Die Ein­
zelheiten einer Schmiedearbeit in ihrem Wert für den Kämpfenden, die 
erzgetriebenen Bilder als Ausdruck menschlichen Tuns, kurz der Cha­
rakter der Sache im Dienste des Menschen war in einem frühen Zeitalter 
jenes Neuland für das Auge und die formende Hand, das den Dichter 
und seine Hörer in besonderem Maße anzog. Dichter und Hörer teilten 
die Entdeckerfreude des Menschen, der sich mit wachen Augen der 
tausendfältigen naturgegebenen und von ihm selbst geschaffenen Formen 
bemächtigte. Ein unübertrefflicher Schild, ein goldener Becher wie 
der des Nestor waren sichtbare, für die Zeit ihrer Entstehung und auch 
die ihrer poetischen Darstellung allgemein bewunderte Formen mensch­
licher Gebrauchswerte. Ausdruck des Willens zu Kampf und Genuß, 
meisterlich gearbeitet, zweckvoll und schön. Sie waren keine Dutzend­
ware, sie waren überhaupt noch keine Ware, sie waren einmalig. Ihr 
Ruhm blieb in Verbindung mit persönlicher, in einem mythischen 
Zeitalter „göttlicher“ Schaffenskraft, und sie wurden individualisierter 
Besitz eines besonderen Helden. Von dieser unmittelbaren Beziehung 
des Objekts zu einer Person, für die es geschaffen und von der es ge­



6 E. Ch. Welskopf

braucht wird, war einige Jahrhunderte später schon viel verloren gegan­
gen. Die Erzschmieden und ihre Produkte hatten sich von den Zeiten Ho­
mers — gleich wie wir sie anseizen mögen — bis in die Alter szeit Pindars 
vervielfacht, das Herstellungsverfahren durch verbesserte Instrumente 
vereinfacht, der Bezug von Rohstoffen und der Absatz waren durch 
den regeren Handel im In- und Ausland erweitert und alle diese 
Vorgänge hatten sich mit der Erleichterung auch beschleunigt. Die 
Erzeugnisse der bedeutenden Werkstätten wurden, wenn nicht Dutzend­
ware, so doch immerhin „Ware44, schon vom Hersteller nicht nur als 
Qualität, sondern auch als Quantität bewertet, vergleichbar, aufzureihen, 
herzuzählen und daher auch herzuerzählen. Im Sinne solcher gewan­
delter Beziehungen des Menschen zur Sache erinnern wir uns des Unter­
schiedes zwischen den vielen Erzarbeiten, die zu beschreiben Pindaros 
die Muße fehlte, und jener kleinen Zahl besonderer Preise, die in der 
Ilias vom Dichter Stück für Stück in ihrer Eigenschaft charakterisiert 
werden, während die Spannung des Hörers oder Lesers auf den Ausgang 
der Wettspiele am Grabhügel des Patroklos wächst (XXIII 262—269). 
Das vielschichtige Problem von Gebrauchswert und Ware in der Antike 
hat bereits Aristoteles Politik beschäftigt (I 1256 a 1—1256 a 17), und 
wir finden hier in einem Spezialfall dichterischen Schaffens von einer 
anderen Seite her solche Zusammenhänge auf. Der Dichter scheint für 
die Schilderung der einzelnen Erzeugnisse des .Kunsthandwerks um so 
weniger Zeit zu haben, je weniger Zeit der Handwerker für die Herstel­
lung des einzelnen Stückes brauchte. Die Menge der Erzeugnisse war 
gewachsen, die Versorgung der Menschen mit Handwerksprodukten 
war leichter, das einzelne Stück billiger geworden, und die Freude des 
Dichters an dem Einzelnen hatte sich zugleich mit seinem Wert gemin­
dert. Wie sich das Interesse des Handwerkers von seinem Erzeugnis als 
konkretem Gegenstand abzuwenden und auf das Abstraktum „Tausch­
wert4 £ zurichten begann, so hat auch für die Welt des Dichters das 
Nicht-Sichtbare an Anziehungskraft gewonnen, der Magnet der 
unmittelbaren Anschauungswelt wurde schwächer.

Das gilt nicht nur für die Beschreibung der Siegespreise, es gilt 
im Vergleich der pindarischen Siegeslieder gegenüber den homerischen 
Epen auch für die Beschreibung der Wettkämpfe. Schon immer fiel 
auf, daß Pindar, Dichter reicher Olympioniken aus Adelsgeschlecht, 
die Kampfvorgänge selbst keiner dichterischen Darstellung für würdig 
befindet, sie interessieren ihn nicht. Er nennt die Sportarten, die Zahl 
der Siege, ihren Ort. Wir finden keine packende Schilderung der Mühen 
des Trainings, der Ratschläge erfahrener Kämpfer, des Kampfverlaufes. 
Die Gegner im sportlichen Kampf werden nicht erwähnt, geschweige 
denn, daß ein lebendiges Bild von ihnen vermittelt würde. Die Männer, 
die Pindar preist, eilen von Sieg zu Sieg, der einzelne und das Einzelne 
scheint ihnen selbst unwichtig geworden zu sein, sonst wäre Pindar als 
preisender Dichter mit seiner stets wiederholten Manier nicht so gesucht 
und anerkannt worden. In der Ilias dagegen (XXIII 257ff.) wird der 
Kampf um die von Achill bei der Leichenfeier des Patroklos gestifteten



Muße und Darstellungsform bei Homer 7

Preise ernst genommen. Wir lassen hier die Frage, ob es sich um eine 
ursprüngliche oder später eingefügte Partie des Epos handle, beiseite, 
da sie im gegebenen Zusammenhänge unwichtig ist. Der Abschnitt 
entstammt einer Entwicklungsphase, in der der Teilnehmer den Kampf 
noch mit erregter Anteilnahme erlebt, der Dichter, der Hörer jeden 
Kämpfenden in seiner Eigenart erfaßt, in der noch alle mit offener 
Chance kämpfen, der Ausgang ungewiß ist, Kraft und zugleich kluge 
Überlegungen eine Rolle spielen, und der Sieg für alle, Teilnehmer und 
Zuschauer, eine große gesellschaftliche Bedeutung hat. Leidenschaften 
und menschliche Konflikte spielen in die Kämpfe hinein und müssen 
überwunden werden. Selbstüberwindung und Erziehung gehören mit 
zum Ergebnis des sportlichen Kampfes. Diese pädagogische Bedeu­
tung des friedlichen Kräftemessens und die anschaulich-bunten span­
nenden Vorgänge selbst finden wir bei Pindar, dem Spezialdichter der 
Sportsieger, in keiner Weise mehr.

Zunächst erscheint durch unsere Analyse gesichert, daß es nicht 
genügt, nach einer Veränderung der Quantität der freien Zeit der Dichter 
zu fragen, um einen veränderten Zug im Charakter ihres Schaffens zu 
klären. Pindaros verfügte über nicht weniger freie Zeit für die Werke 
der Poesie als der Dichter der Ilias und der Odyssee. Vermutungen 
können eher in der umgekehrten Richtung gehen, wenn wir annehmen, 
daß „Homer44 nicht nur dichterische Werke schuf, sondern auch vor­
trug. Nicht mehr oder weniger Zeit als abstrakte Quantität leerer Stun­
den erklärt die bemerkte Veränderung in der Haltung des Dichters 
und im Charakter der Dichtung. Wir stoßen vielmehr auf eine andere 
Art, wie der Mensch die von ihm selbst geschaffene Wirklichkeit erlebt, 
und die veränderte Art des Nacherlebens und Formens in der Dichtung 
weist uns auf eine veränderte Art der wirklichen menschlichen Tä­
tigkeit hin. Das ist eine erste wichtige Erkenntnis, die wir gewinnen: 
Muße ist nicht nur Quantität, sondern vor allem Qualität und die 
Qualität ist nicht ohne den Zusammenhang von Muße und Arbeit zu 
begreifen. Die Dichter füllen ihre Zeit mit einem anderen Interessen­
spiel, in dessen verändertem Inhalt sich ein allgemeiner qualitativer 
historischer Unterschied in der Handfertigkeit, Arbeitsteilung, Tausch­
erfahrung, in der gesamten Arbeits- und Lebensweise, in der Em­
pfindungswelt und im Denken der Menschen vollzogen hat. Damit 
ist aber auch ein anderes Verhältnis zur „Zeit44 entstanden. In den 
aufgeführten Schilderungen aus der Ilias tritt uns noch die angedeutete 
Identität von Sein und Tätigkeit entgegen. Der Widerspruch dieser 
beiden Pole ist ebenso existent wie die Zeit, in der er sich verwirklicht, 
aber beide sind noch nicht erkannt. Es gibt keine Angst um die Zeit, 
sie wird noch nicht verloren. Der Dichter schuf in einer Atmosphäre 
naiver Unwissenheit gegenüber aller Angst um die Zeit, sein Werk ist 
erfüllt von einer sich selbst genießenden, ihrer selbst aber noch nicht 
bewußten bewegten Ruhe. Gegenstände und Vorgänge, die für Pindar 
schon in Vielzahl, abstrakt vergleichbar und begreifbar erschienen, 
waren in den homerischen Epen noch einmalig, konkret erschaut, in



8 E. Ch. Welskopf

ihrer Besonderheit wichtig und nur durch das Besondere hindurch 
auch allgemein bedeutend.

GLEICHNISSE

Von dieser bei der Untersuchung der „Beschreibungen“ gewon­
nenen Einsicht ausgehend, stellen wir jetzt die Frage, ob sich eine solche 
Auffassung auch bei einer weiteren Analyse der für die sogenannte 
epische Breite besonders charakteristischen Punkte bestätigt. Die 
Anwendung von Gleichnissen in der dichterischen Sprache der Epen 
kann den Eindruck erwecken, als ob Dichter und Hörer für breite 
Ausmalung viel leere Zeit und darum viel Geduld gehabt hätten. Dieser 
Vorstellung können wir aber nicht mehr beipflichten.

Der für unsere Analyse wichtige innere Gegensatz der Gleichnisse 
liegt in dem Widerspiel von abstrakt und konkret. Das dichterische 
Gleichnis erwächst aus der Metapher, sein Sinn erhellt, sobald wir 
das tertium comparationis begreifen. Das tertium ist etwas den beiden 
konkreten Erscheinungen Gemeinsames, etwas dem Wesen beider 
Erscheinungen Angehöriges, d. h. etwas Wesentliches, das nur erkannt 
werden kann, wenn wir von konkreten einmaligen Eigenschaften der 
einen und der anderen Erscheinung abstrahieren. Auf diese Weise wird 
das Gleichnis zu einem der Wege vom mythischen zum logischen Denken, 
wie Bruno Snell analysiert (a. a. O. S. 258ff.). Auf den Vergleichspunkt, 
das tertium, das Abstraktum, kommt es letztlich an, darin ist die zentrale 
Absicht und Wirkung des Gleichnisses beschlossen, darauf beruht die 
„assoziative Wirkung“ (Strasburger, Der soziologische Aspekt der 
homerischen Epen, in „Gymnasium“, Zeitschrift für Kultur der An­
tike und humanistische Bildung, 60 Jg., Heidelberg 1953, S. 113). In 
einem frühen Zeitalter wird der wesensgleiche Zug nur als Identität 
begriffen, der mutige Mensch „ist“ ein Löwe. In den homerischen 
Epen hat sich das Denken bereits bis zum gedanklichen Vergleich 
entwickelt. Insofern haben wir hier gegenüber den „Beschreibungen“ 
ein neues, andersartiges Moment.

Aber das tertium, das Wesentliche, erscheint nicht punktuell, 
nicht abstrakt schlechthin, nicht allein ab- oder ausgezogen, sondern 
in einem bunten Kleid von Vorgängen. Darin liegen Widerspruch und 
Reiz. Die Umkleidung des Einfachen, Allgemeinen, Wesentlichen 
nimmt viele Worte, zuweilen sogar viele Verse in Anspruch, sie wird selbst 
zu einem kleinen in sich geschlossenen Kunstwerk, wie auch Schade- 
waldt bemerkt. So wie die in Erz getriebenen Bilder auf dem Schilde 
des Achill Leben veranschaulichen, ja eigenständiges Leben innerhalb 
der größeren Handlung gewinnen, geschieht es mit den Gleichnisszenen. 
Liegt dies daran, oder ist diese Weise des Erzählens dadurch beson­
ders begünstigt, daß der Dichter Zeit hatte zu fabulieren und die Hörer 
die Geduld besaßen, ihm dabei zu folgen? Bruno Snell glaubt eine 
tiefere Notwendigkeit zu sehen, die er im Anschluß an ein bestimmtes 
Gleichnis erläutert :



Muße und Darstellungsform bei Homer 9

„Homer greift an dieser Stelle zum Gleichnis — wir brauchen es 
nur zu streichen, um das zu sehen —, um die Bedeutung des Vorgangs 
zur Geltung zu bringen; an einem wichtigen Punkte würde sonst sein 
Bericht dürr und mager. Wir sind geneigt, in einem solchen Gleichnis vor 
allem ein dichterisches Mittel zu sehen, um das Pathos zu steigern. . .  
Bei Homer dagegen haben die Gleichnisse. . .  eine notwendigere Funk­
tion, denn er besaß gar kein anderes Mittel, um das Sachlich-Wesentliche 
oder gar die Intensität dieses Geschehens zum Ausdruck zu bringen. 
Außerhalb des Gleichnisses steht nur: Hektor suchte mit seinen Worten 
Kraft und Mut (wenn wir einmal diese blassen Übersetzungen verwenden) 
eines jeden einzelnen anzutreiben“ (a. a. O. S. 268).

Diese Dürre wird nach B. Snells Eindruck überwunden zu frucht­
barer Anschauung in dem Gleichnis:

ώς δ’ δτε πού τις θηρητήρ κύνας άργιοδοντας 
σεύη έπ’ άγροτέρφ συΐ καπρίω ήέ λέοντι, 
ώς επ’ Ά χαιοΐσιν σεΰε Τρώας μεγαθύμους 
‘Έκτωρ Πριαμίδης, βροτολοιγώ Ισος ’Ά ρηι.

(Snell, a. a. Ο. S. 268 zitiert XI 292—295).

Daß der Dichter der Ilias „kein anderes Mittel·4 besessen habe, 
um die Intensität des Geschehens zum Ausdruck zu bringen, scheint 
uns jedoch nicht dadurch erweisbar, daß man das Gleichnis streicht und 
den übriggebliebenen Satz natürlich als dürr empfindet. Wir würden 
umgekehrt sagen: da der Dichter die Intensität des Geschehens durch 
das Gleichnis in anschaulicher Form zum Ausdruck brachte, konnte 
er den Handlungsvorgang selbst „mager44 beschreiben. Es hat ihm aber 
durchaus die Möglichkeit offen gestanden, das Gleichnis wegzulassen, 
und den Vorgang selbst mit mehr konkreten Einzelheiten zu schildern, 
wie sie dem Dichter der Ilias gerade in bezug auf Kampfvorgänge 
bekannt, ja geläufig gewesen sind. Wir erkennen diese Möglichkeiten 
des Dichters schon, wenn wir an der zitierten Stelle mehr als den einen 
von Bruno Snell besprochenen Satz herausheben. Wir geben die Stelle 
ausführlicher aber ohne Gleichnisse wieder :

Έκτωρ δ’ ώς ένόησ’ Ά γαμέμνονα νόσφι κί-όντα,
Τρωσί τε καί Λυκίοισιν έκέκλετο μακρόν άύσας*
„Τρώες καί Λύκιοι καί Δάρδανοι άγχιμαχηται, 
άνέρες Ιστέ, φίλοι, μνήσασθε δέ θούριδος αλκής, 
ο’ίχετ’ άνήρ ώριστος, έμοί δέ μέγ’ εύχος εδωκεν 
Ζευς Κρονίδης* άλλ’ ίθύς ελαύνετε μώνυχας ίππους 
ίφθίμχον Δαναών, ιν’ ύπέρτερον εύχος αρησθε*“
‘Ώ ς είπών ώτρυνε μένος καί θυμόν έκαστου*
αυτές δ’ έν πρώτοισι μέγα φρονέων έβεβήκει,
ένθα τίνα πρώτον, τίνα δ* ύστατον έξενάριξεν 
Έ κτωρ Πριαμίδης, δτε οί Ζεύς κύδος εδωκεν;

(XI 284—291, 296, 299—800).

Selbst ganz ohne Gleichnisse wirkt die oben wiedergegebene 
Erzählung nicht „dürr“, sondern lebendig. Es hätte den Dichter nichts 
hindern können, sie noch mit einigen Worten mehr unmittelbar auszu­



10 E. Ch. Welskopf

malen. Er griff aber zu Gleichnissen, um den Eindruck noch zu ver­
stärken. In voiler Freiheit wandte er einen ganzen Strauß von Kunstmit­
teln an* so die direkte Rede des Helden, die Charakteristik seiner 
Haltung im Kampf durch das Attribut, die unmittelbare Anrede des 
Dichters an den Hörer und endlich die Gleichnisse. Auf diese Weise 
gewinnt er den Anlauf, um zu einem Höhepunkt der Handlung, dem 
Sturm der Troer auf das Schiffslager, hinzuführen, den Hörer dahin 
mitzureißen. Das Gleichnis dient als dichterisches Mittel, aber nicht 
als das einzige. Der Dichter ist nicht an diese eine Möglichkeit gebunden. 
Aber er liebt es ohne Zweifel, Gleichnisse anzuwenden, und er versteht 
es, damit zu wirken.

Daß der Ausdruck in Gleichnissen dem Dichter naheliegt und 
er daher leicht dazu greift, erklärt sich schon aus der Wurzel der 
Gleichnisse, der Metapher, dem Bild-Ausdruck in der Sprache. Dieser 
Bildausdruck ist dem Sprechenden in einer Welt, in der die Menschen 
in ihrem Anschauen und Denken das Konkrete kräftig und unmittelbar 
auffassen, noch keine abstrahierende Bezeichnung geworden. Der 
Sprechende sieht bei dem Wort noch den wirklichen Vorgang, den 
das Bild-Wort ursprünglich meint. Dieses Sehen übersetzt der Dichter 
in die Sprache, er holt das in dem Worte liegende Gleichnis heraus 
und stellt es uns als Geschehen vor Augen. Wir sind davon ausgegangen, 
daß in den homerischen Gleichnissen nicht nur der Zug erscheint, in 
dem sich ein tertium comparationis verwirklicht, sondern eine Fülle 
von Beziehungen und konkreten Eigenschaften. Schadewaldt schreibt 
hierzu:

„Das sind nicht lediglich dichterische „Ausmalungen“, so als ob 
Dichter nun einmal gern bei dem herangezogenen Stück Natur verweilen. 
Wer genauer hinblickt, unterscheidet in fast allen homerischen Gleichnis­
sen mit hinlänglicher Deutlichkeit zwei Elemente: ein substantielles, den 
‘Gleichnisträger’ . . . ,  sodann ein modifizierendes : die an den Gleich­
nisträger anschließende Kette von Attributen (Präpositionen und Rela­
tivsätzen), die sich zumeist zu einer kleinen Handlung auswachsen" 
(a. a. O. S. 203).

____ Was sich im Gleichnisvorgang so entfaltet, ist nicht ein tertium
comparationis (mit „dichterischem" Überschuß), das man mit Recht aus 
der Deutung der homerischen Gleichnisse verwiesen hat, doch auch nicht 
nur schwebende „dichterische Stimmung". . .  Der im Gleichnisvorgang 
herrschende Fortschritt vom Allgemein-Typischen Zum Besonderen, vom 
allgemein umrissenen Vorstellungsumfang zum anschaulich erfüllten 
Charakteristisch-Individuellen beweist ein scharfes Dringen auf das 
Wesen in seiner Eigenart, ein präzises Bestimmen und Einengen, ein 
Artikulieren und Definieren“ (a, a. O. S. 204).

Obgleich Schadewaldt das im Gleichnis enthaltene „Vergleichbare“, 
das „tertium “ u. E. zu unrecht aus der Deutung verweisen will, erkennt 
er den logischen Gehalt der Gleichnissprache. Der Dichter der home­
rischen Epen schaut nicht nur, er denkt, und er fordert, oder sagen wir, 
er fördert die Entwicklung des Denkens bei seinen Hörern und Lesern. 
Aber die konkreten Vorgänge, die „sichtbaren“ Gestalten von Menschen, 
Tieren, Pflanzen, die „hörbaren“ Vorgänge, sie sind darum nicht nur



Muße und Darstellungsform bei Homer 11

Zutat in den Gleichnissen wie ein Knopf, den der Schneider an den 
Rock näht; sic könnten nicht abgeschnitten werden, ohne das home­
rische Gleichnis in seinem Wesen überhaupt zu vernichten.

Was Homer sieht und hört, wird ihm miterlebte Dramatik, alles 
ist Bewegung, Tätigkeit, Kampf:

„Wenn der Sturm stürmt, das Meer anbrandet, der Felsen steht, 
die Eiche stürzt, der Wolf giert und raubt, wenn sich die Schlange zum 
Ansprung aufbäumt, ein Wurm im Sand krümmt, wenn ein Schneefeld 
leuchtet und auf dem Meer die Dünung unentschieden hin-und hergeht: 
so sind es Andrang, Wucht, Widerstand, Fallen, Gier, innerste Gespaunnt- 
heit, elendigliches Vernichtetsein, Intensität des Lichts und Unentschie­
denheit der Seele, worauf der Dichter sieht.. .  Kräfte, Impulse, Schnellig­
keiten, Bewegungsweisen, Intensitäten, Funktionen, Verhältnisse und 
Bezüge aller Art . . (Schadewaldt, a. a. O. S. 202).

Das Leben in den Gleichnissen ist nicht ruhig, beschaulich, lang­
sam. Wenn wir beim Anheben des Nestorbechers, der mit wohlberei­
tetem Weinmus gefüllt ist, wenn wir in den Bildern von Erde und Sternen, 
von Hochzeit und Tanz auf dem Schild des Achill noch Gelöstheit, 
Entspannung in der sicheren und leichten Bewegung finden können, 
so reißen uns die Gleichnisse viel mehr in harte Arbeit, Kampf, Gefahr 
und Not. Selbst der Hengst, der an den Bach und auf die Flur eilt, 
mußte sich seine Freiheit erst ertrotzen, indem er sich losriß (VI506—511). 
Die Gleichnisse geben dem Hörer und Leser keine Ruhe, sie steigern 
die Spannung, sie erfüllen ein so merkwürdiges Abstraktum wie „die 
Zeit“ mit bewegtem Geschehen. Allerdings halten sie den Bericht von 
der Haupthandlung auf, aber nur um das Wesen der Handlung inten­
siver zu fassen und sie dadurch noch erregender zu machen, und nicht 
etwa um sie zu strecken. Das Gleichnis ist ein Kunstmittel spezifischer 
Art, das aus der Bild-Sprache und, wie wir annehmen dürfen, aus 
einem allgemeinen Sprechen, d. h. Sich-verständlich-machen in Gleich­
nissen hervorgeht, in seiner Entwicklung auch hieran gebunden ist, 
obgleich es noch Jahrtausende später zu wirken vermag. Sein Sinn in 
den homerischen Epen ist nicht Verweilen, sondern Steigern, es erhöht 
den Effekt. Der Ausdruck „ Breite“ trifft sein Wesen nur dann, wenn 
wir ihn in Gedanken nicht mit Auswalzen, mit Flacherwerden verbinden, 
sondern mit der Vorstellung von der Breite des Stromes, der zugleich 
tief ist.

Kehren wir von diesem Ausblick noch einmal zu der Auffassung von 
Bruno Snell zurück, daß Homer nicht umhin konnte, sich der Gleichnisse 
zu bedienen. Wir haben demgegenüber die Freiheit des Dichters in der 
Wahl der Mittel betont, wenn diese Freiheit, wie die eines jeden Dich­
ters, auch an den Boden der historisch gegebenen Ausdrucksmöglich­
keiten gebun den blieb. Aber hat Homer mit seinen Gleichnissen nur das 
der Handlung innewohnende Pathos erhöht? Und ist es nur ein glückli­
cher Zufall, daß wir durch diese Gleichnisse eine Fülle von Vorgängen, 
Verhältnissen aus dem Leben der Menschen und der Tiere erfahren,Tür 
deren dichterische Wiedergabe im Rahmen des kriegerischen Dramas um



12 E. Ch. Welskopf

Ilion sonst kein Raum blieb? Das Gleichnis wirkt durch das Anders­
artige, in dem ein Gleiches zur Wirkung kommt; dadurch ergänzt es 
aber auch notwendig. Wir finden in der Ilias nicht nur, aber doch auch 
viele Gleichnisse aus dem friedlichen Leben, aus der Arbeit des Volkes 
und auch aus der Arbeit der Fürsten ; die Odyssee bringt uns 
umgekehrt einige Gleichnisse aus dem Krieg und sie enthalten Szenen, 
wie wir sie in der Ilias noch nicht gesehen haben, sei es das Winterbild, 
die frierenden Männer im Hinterhalt (14/469—502) oder die rohe 
Gefangennahme einer Frau, deren Mann gefallen ist. Es scheint, 
daß der Dichter der Ilias, ob nun bewußt oder unbewußt, aus dichte­
rischem Instinkt, die Gleichniße dahin wirken läßt, daas sie uns Eindrüc­
ke aus jenem Lebenskreise vermitteln, der den Kämpfenden fern 
liegt, zu dem sie aber nach der Beendigung des Krieges zurückkehren 
werden, vielleicht — je nach dem Ausgang des Kampfes — in sehr 
veränderten Verhältnissen. Die Ergänzung des Menschen- und Gesell­
schaftsbildes halten wir nicht für zufällig, sondern sehen sie als innere 
dichterische Notwendigkeit. In solchem Zusammenhang sind die Gleich­
nisse aber kein langer, sondern ein kurz gefaßter Ausdruck. Sie geben 
uns nicht nur Aufschluß über das Leben, aus dem die Kämpfenden 
kommen und das sie geformt hat, sondern sie geben uns auch Einblick 
in die Tiefe der Auffassungen des Dichters selbst. Obgleich die home­
rische Gleichnissprache, die Sprache des Bildes, das selbst zum packen­
den Vorgang wird, langsamer ist als die Sprache mit Hilfe abstrakter 
Begriffe, ist sie doch eine kühne Raffung von Wesen und Erscheinungen, 
scharf umreißend und einprägsam,. Eben darum, weil der Sprechende hier 
mehr als ein Wort braucht, um sich verständlich zu machen, und weil 
ihm die Worte nicht schnell vom Munde gehen, sucht er die unnütze 
Aussage zu vermeiden. Die homerischen Gleichnisse haben eine Form, 
die ganz sie selbst ist, die nichts Überflüssiges an sich trägt und an der 
nichts zu fehlen scheint. Wie der Mensch sich über ein wohlgelun­
genes Stück seiner Handwerkskunst freut und gar eine göttliche Kraft 
darin bewundert, so freut er sich an seiner eigenen Ausdruckskraft. 
Ihre Qualität, ihre Wirklichkeit überhaupt ist ihm wichtiger als die 
Zeit, die er darauf verwendet. Er fragt, was i s t und nicht, ob dieses 
konkrete S e i n  ihn Zeit „gekostet hat“ . Auch in seinem Gleichnis­
ausdruck bleibt der Dichter der homerischen Epen unabhängig von 
Hast und von der Furcht, die in der Hast liegt. Er verweilt, ohne etwas 
zu versäumen, und noch nach nahezu dreitausend Jahren fühlen wir 
uns bereit, mit ihm zu verweilen und unsere Jagd nach der Zeit zu 
unterbrechen. „Bei Homer unterbleibt nichts aus Mangel an Zeit“ (Fran­
kel, Wege und Formen frühgriechischen Denkens, München 1955, S. 4)* 

Max Treu macht uns in Verbindung mit H. Fränkels Studien 
darauf aufmerksam, daß für die Hellenen einer frühen Periode die 
Zeit nicht schwinde, nicht gehe, nicht eile, sondern das, was wir 
heute als „Vergangenheit“, „Gegenwart“, „Zukunft“ bezeichnen, den 
Menschen noch und nur als Kontinuität des Seienden erschienen sei 
(Von Homer zur Lyrik, in „Zetemata“, Heft 12 München 1952 S.



Mußs und Darstellungsform bei Homer 13

123—126). Diese Beobachtung stimmt mit dem oben Dargelegten 
überein. Was jedoch die alte mythische und spätere philosophische 
Vorstellung von Kyklos, dem kreisenden Rad. anbelangt (Treu, a. a. O. 
S. 124), so ist dieser Kyklos in den von uns herangezogenen Beispielen 
aus den homerischen Epen nicht ein auswegloser Kreislauf, nicht jener 
grauenvolle Gedanke der Sisyphosarbeit, die immer wieder am gleichen 
Punkte von vorne beginnen muß. Das Hantieren des göttlichen Schmie­
des mit Feuer, Zange und Hammer, die Handfertigkeit der klugen 
Hekamede, die das Weinmus bereitet, oder in den Gleichnissen das 
Hetzen der Hunde, das Fällen der Bäume, der Angriff des Löwen, die 
Abwehr der Männer sind, wie wir schon sagten, auf ein Ziel gerichtet, 
in dem sie sich vollenden können. Die erreichten Ziele, sei es der fertige 
Schild, der vom Wein gestärkte Nestor, das erlegte Wild, die gefällte 
Eiche, der gesättigte Löwe oder die aus der Gefahr befreite Herde sind 
allerdings kein Endpunkt schlechthin, sondern eine neue Möglichkeit 
zu neuem Tun, auf einer anderen Ebene. So gleicht das Geschehen bei 
Homer zwar nicht einer unendlichen Geraden (Treu, a. a. O. S. 124), 
aber der Kyklos, der sich aus den epischen Schilderungen abziehen 
läßt, wird zu einer Spiralfigur oder wenn wir — mit Toynbee — ein 
anderes Bild gebrauchen wollen, zu einem Rad, das sich nicht auf der 
Stelle dreht wie das .Mühlrad, sondern das bei der Drehung um sich 
selbst weiterrollt (Der Gang der Weltgeschichte, Stuttgart 1954, S. 
548, 549). Auch darum, scheint uns, konnte sich aus solcher Tätig­
keit in der Welt und solcher Weitsicht, die der Zeit gegenüber noch 
„von völliger Indifferenz schien, in wenigen Jahrhunderten die 
Huldigung an Chronos am Eingang des 5. Jahrhunderts entwickeln 
(Max Treuzit. F. Fränkel, a. a. O. S. 123). „Die Zeit“ erscheint 
bei Homer nicht als Subjekt sondern nur als etwas „an“ Ereignissen 
oder „an“ Zuständen (Fränkel, a. a. O. S. 2), aber diese Ereignisse und 
Zustände selbst befinden sich immer in voller Bewegung und treiben, 
wenn wir so sagen dürfen, die Zeit weiter. Nirgends erscheint Zeitlo- 
sigkeit in der Form des Stillstandes oder des Unveränderlichen. Die 
Analyse der „Gleichnisse“ bestätigt und vertieft die aus der Untersu­
chung der „Beschreibungen“ gewonnene Auffassung über die quali­
tative Bedeutung einer spezifischen Lebens- und Denkweise für den 
Stil der Dichtung, der auch hier nicht durch ein Mehr oder Weniger 
an Zeitquantität, sondern durch die Art der Erfüllung der Stunden 
bestimmt wird.

DIREKTE REDE

Weitere Formen innerhalb der Dichtung, für die das Kennwort 
„epische Breite“ angewandt werden kann, sind die lange direkte Rede 
und die wörtliche Wiederholung von Aufträgen. Die Stilform der 
direkten Rede läßt den berichteten Auftritt zur unmittelbar wirken­
den Szene werden. Die homerischen Epen sind durch und durch von 
dramatischem Leben erfüllt. Die direkte Rede wirkt in ihnen daher, 
von dieser Seite aus gesehen, nicht als ein Fremdkörper, sondern ist



14 E. Ch. Welskopf

der sich in innerer und äußerer Kampfstellung vollziehenden Handlung 
gemäß. Ein guter Mime vermag eine Szene mit mehreren Personen auch 
allein so wiederzugeben, daß die Phantasie des Hörers ihn in mehrfacher 
Rolle sieht. Die Sprechenden, vor allem der alte Nestor, nehmen sich Zeit 
für das, was sie sagen wollen, und der Dichter läßt ihnen diese Zeit; 
das liegt u. E. daran, daß sie von einer Knappheit an Zeit nur eben 
soviel wissen wie notwendig ist, um das ihnen Bedeutsame in der best­
möglichen Weise anschaulich, ohne leerlaufende Worte, zu formulieren. 
Auch das aber entspricht im Grunde weniger einer Zeit als einer Quali­
tätsanforderung an Mensch und Dichtung. Die direkte Rede mag in 
einer frühen Zeit auch darum beliebt gewesen sein, weil die Kunst der 
Rede eine hohe menschliche Errungenschaft ist, an deren erster Entfal­
tung der Mensch, wie an jedem neuen Werk, eine unmittelbare kräftige, 
nicht so leicht zu ermattende Freude empfunden hat. Sie war eine Form, 
sich als Mensch überhaupt und innerhalb der menschlichen Gruppe 
als ein ausgezeichneter Mensch zur Geltung zu bringen, sie drückte 
Erinnerung, Mahnung, Stärkung des Selbstbewußtseins und des Kampf­
willens aus, sie war wichtig, und für alles wichtig Scheinende hatte 
auch der Dichter Zeit. Er brachte seine Helden so zur Geltung, wie sie 
selbst sich zur Geltung zu bringen pflegten, nicht nur mit der Waffe, 
sondern auch mit dem Wort. Das Wutgebrüll des Tieres ist bis heute 
im Menschengeschlecht noch in Form stereotyper Kampfrufe oder 
Schreie in Gebrauch. Aber die Rede, ja das erregte Gespräch vor dem 
Einzelkampf erschien als das Bedeutendere, das Bewußte, durch das 
der Vorkämpfer hervortrat und durch das sich unter Umständen sogar 
Feinde als Freunde erkennen konnten (VI 119—231). Man hat die 
langen Reden der führenden Helden während einer Schlacht als un­
wahrscheinlich erklärt (Strasburger, a. a. O. S. 105). Die Wechsel- und 
Schimpfrede als solche ist unter Kampfverhältnissen, wie sie in der 
Ilias beschrieben werden, aber durchaus erklärlich, mit dem offenen 
Einzelkampf überhaupt leicht verbunden, eine Form der Einschüchte­
rung des andern und der Ermutigung seiner selbst. Der Kampf um 
Troja war noch nicht anonym wie eine moderne Materialschlacht, 
sondern an die Person, ihren Mut, ihre Kraft, ihre Bewaffnung gebun­
den; von alledem kann gesprochen werden, dazu ist Zeit, da der Beginn 
des Kampfes von den Sprechenden selbst abhängt, nicht von einem 
höheren Kommando, auch nicht von einer unsichtbar eingreifenden 
Artillerie, nicht einmal durchaus von dem Kampfgewoge zwischen 
den feindlichen kleinen Scharen, aus denen sich die Einzelkämpfer 
nach eigenem Ermessen zurückziehen oder in das sie sich auch wieder 
einschalten, wenn es die Lage nötig macht. In einem solchen Kampfes­
ablauf hat das Wort noch Platz und seine ihm zukommende Rolle. 
In der Dichtung ist es immer ein Wort der fürstlichen Führer, nie ein 
Wort der einfachen Fußkämpfer. Der Dichter und seine von ihm 
beschriebenen Helden lassen sich auch während des Kampfes in keiner 
Weise von der „Zeit“ tyrannisieren; sie selbst sind die Handelnden 
im Kampfablauf.



Muße und Darstellungsform bei Homer 15

Als direkte Rede und Gegenrede vermittelt uns der Dichter 
nicht nur das Kampfgespräch, die Auftragserteilung, sondern auch 
die Beratung, diese menschliche Form gleichberechtigter Verständigung, 
die in der Phantasie auch auf die Götterwelt übertragen wurde.

Die vielfache Verwendung der direkten Rede als Formfrage 
ist zu scheiden von der Frage des Stoffes, der auch in einer anderen 
Form hätte gebracht werden können. Wir erfahren aus den Streitre­
den, Erzählungen, mahnenden Aufrufen zahlreiche Tatsachen über die 
Herkunft und das Leben der handelnden Personen, über ihre Heimat, 
ihre Kindheit, über Erlebnisse ihrer Ahnen, über Göttersagen und 
menschliche Wirrnisse. Diese Reden und Gespräche, mit denen der 
Dichter oft einen entscheidenden Moment unter die Zeitlupe nimmt, 
erweitern unsere Einsicht in das Lebensmilieu, auch sofern es über 
den Kreis der Handlung hinausreicht. Wir erhalten dadurch ebensoviel 
Aufschluß wie durch die Gleichnisse, nicht nur über Heldenleben, son­
dern auch über Knechtsdasein. Die Konzeption der Ilias, die die epische 
Handlung in dramatischer Weise auf einen in sich geschlossenen Schau­
platz und einen begrenzten Zeitraum konzentriert, bedingt besondere 
künstlerische Mittel, um die Menschen, die hier auftreten, ihre Schicksale 
und Beziehungen in umfassenderer Weise zu charakterisieren. Diese 
Aufgabe obliegt dem Dichter auch in jedem Drama. Daß sie in den 
homerischen Epen in „epischer Breite“ gelöst wurde, hat seinen Grund 
formell in der frühen Stilform — der beliebten Wiedergabe der direkten 
Rede und der Gleichnissprache—, inhaltlich in dem Interesse des Dich­
ters und Hörers an den gesamten Lebensverhältnissen der Handlungs­
träger, deren Charakter vom Dichter wie mit einem fein und überlegt 
geschnittenen Stempel geprägt wird.

WIEDERHOLUNGEN

Was die scheinbar zeitraubenden wörtlichen Wiederholungen 
anbetrifft, so handelt es sich — von stereotypen Bezeichnungen und 
formelhaften Wendungen abgesehen — um eine Ausdrucksweise, die 
sich nicht der abstrahierenden Zusammenfassung bedient. Sie wirkt 
auf uns zunächst weniger als künstlerisches Moment, das sich aus der 
konkreten Sprache herauskristallisiert, sondern eher unbehilflich. Der 
Dichter widmet solcher Wiederholung verhältnismäßig große Abschnitte. 
Wir erinnern uns zum Beispiel der wörtlichen Wiederholung der Traum­
erzählung, die erst der Dichter direkt dem Hörer (II 23—34) 
und dann Agamemnon der Heeresversammlung (II 56—71) vor­
trägt, der Wiederholung der Botschaft an den Arzt Machaon 
(IV 193—197 und 204—207), der zweifachen Aufzählung der an­
gebotenen Versöhnungsgeschenke des Agamemnon an Achill (IX 
122—156 und 264—298), der wörtlichen Weitergabe der Botschaft 
des Zeus an Agamemnon durch Iris (XI 186—194 und 200—209), der 
wörtlichen Wiederholung des Auftrags im Bericht über die Ausführung 
eben dieses Auftrags, den Zeus an Apoll gegeben hat (XVI 665—673



16 E. Ch. Welskopf

und 676—681). Doch dürfen wir uns auch in diesem Falle nicht bei 
der Auffassung beruhigen, daß der Dichter nicht anders hätte ver­
fahren können. Er vermochte zu kürzen und neue Beziehungen in eine 
Wiederholung aufzunehmen, wie an einer für die Dichtung wichtigen 
Stelle der Bericht über das unheilkündende Schlangen-Omen zeigt:

ορνις γάρ σφιν έπήλθε περ^σέμενα?, μεμαωσιν, 
αίετός ύψιπέτης έπ* άρ^στερά λαόν έέργων, 
φοι,νήεντα δράκοντα φέρων όνύχεσσι πέλωρον 
ζωόν, ετ’ άσπαίροντα* καί οί>πω λήθετο χάρμης· 
κόψε γάρ αύτόν Ιχοντα κατά στήθος παρά δειρήν 
ιδνοθείς όπίσω* ό δ’ άπό εθεν ήκε χαμ-άζε 
άλγήσας όδύνησι, μέσω 8’ ένί κάββαλ5 όμίλω, 
αυτός δε κλάγξας πέτετο πνοιής άνέμοςο.

(XII 200-207).

Dann die Worte des Poulydamas an Hektor:

ώδε γάρ έκτελέεσθαι όίομαι, εί έτεόν γε 
Τρωσίν οδ' ορνις ήλθε περησέμεναΐ. μεμαώσιν 
[αίετός ύψιπέτης επ’ αριστερά λαόν έέργων,] 
φοινήεντα δράκοντα φέρων ονύχεσσι πέλωρον 
ζωόν* άφαρ δ’ άφέηκε, πάρος φίλα οίκί’ ίκέσθαι, 
ούδ' έτέλεσσε φέρων δόμεναι τεκέεσσιν έοισί,ν,

(XII 217—222).

Wenn wir fragen, warum der Dichter hier den Bericht des Poulyda­
mas über den Vorgang gegenüber der ersten direkten Erzählung zugleich 
kürzt und erweitert, so können wir jedenfalls keine Zeitgründe auffüh­
ren — denn die oben aufgeführten Wiederholungen sind zum Teil viel 
länger —, auch keine Gründe der Wichtigkeit bzw. Unwichtigkeit, den 
das Schlangen-Zeichen hat seinen Platz in einem dem. Dichter und 
Hörer sehr wesentlichen Abschnitt der tragischen Handlung, im Laufe 
des Sturmes auf das Schiffslager, inmitten einer spannungsreichen. Aus­
einandersetzung zwischen Hektor und Poulydamas, in der Hektor 
zu dem kühnen Worte gelangt, daß nur ein Wahrzeichen gelte: das 
Vatererbe, die Heimat zu verteidigen (XII 243), und damit — im 
Vertrauen auf Zeus — sein Verhängnis auf sich nimmt.

Wenn wir den Bericht des Poulydamas auf uns wirken lassen, 
so erkennen wir, wie die ursprüngliche Erzählung auf eine uns aus den 
Gleichnissen vertraute Weise ergänzt wird, und zwar an einer charakte­
ristischen Stelle. Poulydamas spricht so, als ob er den Vorgang nicht 
nur im Hinblick auf den für die Handlung entscheidenden Punkt, die 
Vorbedeutung des UnheiL, berühre, sondern er identifiziert sich mit 
dem Adler und spinnt an den Beziehungen von dessen Kampf mit der 
Schlange weiter; der Raubvogel wollte seine Jungen füttern. Dieses 
Sich-Identifizieren mit dem Tier, mit seinen Lebens Verhältnissen und 
Lebensbedürfnissen finden wir auch in den homerischen Gleichnissen, 
und daraus ergibt sich auch dort das von dem abstrakten Bezug auf 
die Handlung unabhängige reiche Leben.



Muße und Darstellungsform bei Homer 17

Die anderen von uns angeführten Stellen aus der Ilias haben keine 
Verbindung zu einem solchen Gleichnischarakter und der Dichter hat 
der freien Phantasie keinen Raum gegeben, sondern die Vorgänge, 
Aufträge, Berichte, die innerhalb des Kreises von Göttern und Menschen 
spielen, wortwörtlich wiederholt. Auch in der Odyssee finden sich 
derartige Wiederholungen, in denen der Dichter keinerlei neue Züge 
einfügt, wohl aber kürzt. So beantwortet Agamemnon im Totenreiche 
die Frage des Odysseus: „ . . .  oder ermordeten dich auf dem Lande 
feindliche Männer, als du die schönen Herden der Rinder und Schafe 
hinwegtriebst oder indem sie die Stadt und ihre Weiber verfochten?“ 
(11/401—403) in abgekürzter Form: „ . . .  noch ermordeten mich auf 
dem Lande feindliche M ä n n e r . . . “ (11/408). Die Weissagung der 
Kirke (12/37—141) und ihren Ratschlag berichtet Odysseus seinen 
Gefährten zwar, aber nur im Ausschnitt und in selbständiger, veränder­
ter Formulierung (12/154—164).

Umfangreiche wörtliche Wiederholungen können heute ermüdend 
auf uns wirken, besonders, da wir lesen und der mimische Eindruck 
daher fehlt. Wir haben aber nirgends das Gefühl, daß die Wiederholung 
dem Dichter selbst eine Last sei. Da Homer auch anders verfahren 
konnte, muß er bewußt Gebrauch von der Wiederholung gemacht haben.

Diejenigen Kunstmittel, die unter dem Charakteristikum „epische 
Breite“ am ehesten den Gedanken an einen Überfluß von Zeit und 
eine überschießende Fabulierlust nahelegen, entpuppten sich bei der 
Analyse als die von keinerlei Rücksichten behinderte Herauskehrung 
der dem Dichter wesentlichen Züge in Geschehen und Umwelt. Was 
die einfachen Wiederholungen von Aufträgen u. dgl. anlangt, so konnten 
wir hier nur sagen, daß der Dichter bei dieser gleichsam „mimischen“ 
Wiedergabe (Fränkel, a. a. O. S. 4) und Wiederholung die Geduld nicht 
verliert. Das Tempo seiner Erzählung ist im übrigen, hierbei stimmen 
wir Fränkel voll zu, immer von der „Würdigkeit des Berichteten“ 
bestimmt (a. a. O. S. 4).

Daß die Würde des Berichts durch keine Hast verletzt wird, 
scheint uns Ausfluß einer allgemeinen Lebensform zu sein, auf deren 
Bedeutung wir immer wieder stoßen und deren Charakter in seiner 
speziellen Wirkung auf Muße und Dichtung noch weiter zu prüfen 
sein wird.

„EPISCHES BEHAGEN" BEI D EN  MAHLZEITEN

Wir gelangen in der Diskussion der „epischen Breite“ als einer 
Formfrage zu einem letzten, nicht nur stilistischen sondern auch inhalt­
lichen Problem, das ist das „epische Behagen“ der Mahlzeitszenen in 
den beiden Epen.

Daß in der Ilias und in der Odyssee die dargestellten Helden 
ungemein viel Zeit auf die Mahlzeiten verwenden und der Dichter das 
Essen und Trinken auffallend ausführlich und mit viel Behagen beschrie­
ben habe, können wir als opinio communis notieren. Strasburger be­
merkt hierzu:

2 2iva Antika



18 E. Ch. Welskopf

„Zunächst einmal das angebliche unaufhörliche Schmausen der 
homerischen Helden. Wer tafelt denn da wirklich andauernd? Die Phaia- 
kens: ein Märchenvolk. Die Freier der Penelope: zuchtlose Nachkömm­
linge, denen die starke Hand fehlt. Schließlich: die Götter. Ihr fröhliches 
Genießen soll doch gerade ihre höhere Glückseligkeit veranschaulichen, 
welche sie von dem Menschengeschlecht unterscheidet. . .  D ie Ilias, 
enthält keine Gastmähler, die einen Dauerzustand anzeigen. Essen und 
Trinken werden mit epischem Behagen erzählt, gehören aber nur zur 
Deutlichkeit der Lebensschilderung, wie die Bezeichnung der Tages­
einschnitte, das Waffenanlegen oder das An- und Abschirren der Pferde.. . 
Natürlich werden die Gelageszenen gern ausgeführt, weil das Verweilen 
bei den Wunschbildern die zum Epos gehörige Stimmung des Festlichen 
erhöht. Aber eine alltägliche Erscheinung des Adelslebens sollen sie 
nicht Sein; wie wir sehen, gerade im Gegenteil.

Dagegen ist die Arbeit in der heroischen Sphäre allgegenwärtig" 
(a. a. O. S . 103).

Daß Essen und Trinken bei Homer im allgemeinen „mit epi­
schem Behagen“ erzählt werden, daß der Dichter in Bequemlichkeit 
bei „Wunschbildern“ seiner Hörer verweilte, möchten wir durchaus 
bestreiten. Um unseren entgegengesetzten Eindruck darzulegen, knüpfen 
wir aber die Untersuchung zunächst an einen Punkt an, in dem wir mit 
Strasburger übereinstimmen. „Essen und Trinken . . .  zur Deutlichkeit 
der Lobensschilderung. . . “ Sie gehören auch nach unserer Auffassung 
dazu, und zwar nicht nur wie Bezeichnungen der Tageseinschnitte.

Im Leben der homerischen Helden war das Essen und Trinken, 
besonders gutes Essen und Trinken, noch nicht so selbstverständlich 
geworden, daß man nicht ernsthaft darüber zu sprechen brauchte. 
Aias wurde nach seinem Zweikampf mit Hektor von Agamemnon mit 
dem Rückenstück eines feisten Stieres geehrt (VII321, 322), und obgleich 
Aias zuvor von Hektor im Geschenketausch ein „Schwert voll silber­
ner Buckel“ (VII 303) erhalten hatte, nimmt der Dichter offenbar an, 
daß dem Helden das Filetstück als Ehrung bei der Siegesmahlzeit 
nicht gleichgültig gewesen sei. Gutes Essen, Einladung zum Festessen 
als Belohnung für die Leistungen im Kampf oder andere gute Diem te 
waren üblich und begehrt. Die Fürsten konnten aus dem Ertrag ihrer 
Güter und aus der Beute spenden. Nestor verspricht demjenigen, der 
den gefährlichen Kundschaftsgang in das Lager der Troer unternehmen 
will, „stets auch käm er geladen zu Fest und Freudenbewirtung“ 
(X 217). Hektor höhnt Diomedes, daß dieser von den Reisigen Achaias 
immer mit Fleischmahlzeit und gefüllten Bechern geehrt worden sei, 
es nun aber an Mut fehlen lasse (VIII 162, 163). Agamemnon wirft dem 
Odysseus und dem Menestheus erbittert vor, daß sie stets die ersten 
gewesen seien, die er zu einem Ehrenmahl eingeladen habe, nun aber 
hielten sie sich vom Kampfe zurück (IV 340—344). Alkinoos spendet 
bei dem Gastmahl zu Ehren des Odysseus seinen zahlreichen alten und 
jungen Gästen zwölf Schafe, acht Schweine und zwei Stiere (8/59 — 60). 
Der Faustkampf der beiden Bettler um die beste der auf dem Feuer 
röstenden Ziegenwürste in der Odyssee (18/46—47) liegt auf der paral­
lelen Linie, wenn auch im anderen Milieu. Die Fürsten leisten sich unbe­
kümmert die Travestie ihrer eigenen Gewohnheiten.



Muße und Darstellungsform bei Homer 19

Vielleicht finden wir das „epische Behagen“ bei den Erzählun­
gen von dem „Märchenvolk“ der Phaiaken, denen immerwährende 
Fruchtbarkeit Birnen, Granatäpfel, Oliven, Feigen, Trauben zu jeder 
Jahreszeit gönnt (7/112—128), die „nur immer den Schmaus, den 
Reigentanz und die Laute“ lieben (8/248), die sich gern auf immer neue 
Weise schmücken, warm baden und gern schlafen (8/249), deren König 
„wie ein Unsterblicher ruht und mit Weine sich labet“ (6/309). Aller­
dings gehen diese Leute auch auf die Schiffe, die sie vom Strande aufs 
Wasser ziehen müssen (8/50—55) und auf denen ihnen keine Trauben 
in den Mund wachsen. Sie treiben Piraterie, Menschenraub (7/9—10). 
Auch sie müssen ihre Reben schneiden, ihren Wein keltern (7/124—125), 
das Wasser von der Quelle holen (7/131), die Getreidekörner zermahlen 
lassen (7/104) — womit im Palaste des Königs dienende Frauen be­
schäftigt sind —, die Wäsche waschen wie Nausikaa mit ihren Mägden, 
die Wäsche in die Kammer bringen und die Zugtiere ausspannen, was 
den Brüdern der Königstochter obliegt (7/4—6), schlachten (8/59—61), 
die Mahlzeiten zubereiten, auftischen (7/7—13 und 172—176) und ab- 
räumen (7/232), die Betten bereiten (7/335—338), was alles Mägde und 
und Sklavinnen besorgen. Spinnen und Weben ist die tägliche Arbeit 
der Dienerinnen (7/105—111).

Erinnern wir uns daran, daß Ernst Curtius seinen Vortrag über 
die „Muße“ mit dem Satze einleitet: „.Arbeit und Muße, das ist der 
Gegensatz, der das Leben beherrscht“ (Arbeit und Muße, Festrede 
am 22.3.1975, Berlin 1875, S. 3), eine Bemerkung, die offen­
sichtlich an den Gedanken des Aristoteles anknüpft, das Leben 
sei geteilt in Nicht-Muße und Muße, Krieg und Frieden, in das Not­
wendige und das Schöne (Politica 1333a, 30—33). Das gilt auch für die 
Insel der Phaiaken, selbst wenn ihren freien Bewohnern, besonders 
den Angehörigen des Fürstenhauses, mehr Muße gegönnt ist als den 
Griechen gemeinhin. Wir erinnern uns bei den Schilderungen des Phai- 
akenlebens unwillkürlich der Vorstellungen, die nach den Funden auf 
Kreta bei uns über das friedliche, sorgenlose, üppige Dasein am Königs­
hofe eines seefahrenden Volkes entstanden sind. Das Wort „behag­
lich“ wirkt demgegenüber etwas zu klein, zu bürgerlich-idyllisch, das 
„Märchen“ noch eine Note weiter entfernt von der Wirklichkeit als die 
Schilderungen Homers. Der Dichter der Odyssee verschweigt jeden­
falls nicht, daß die freudevollen Mahlzeiten des Fürstenhauses auf die 
Arbeit der Bediensteten gegründet waren und daß es einige Arbeiten 
gab, die auch die Angehörigen des Königshauses noch selbst besorgten. 
Der Eindruck der Glückseligkeit und Sorglosigkeit aber, der mit künstle­
rischem Feingefühl erweckt wird, bildet den ganz bewußt stilisierten 
Kontrast zu dem Elend des schiffbrüchigen Odysseus. In dieser dichte­
rischen Gestaltung des gegensatzreichen Lebens hat auch die Schil­
derung der einander entgegengesetzten Empfindungen des hungernden, 
elenden und des satten und frohen Menschen beim Anblick einer Mahl­
zeit ihren Platz : das Essen als Fest und das Essen als das Hungerstillen.

3*



20 E. Ch. Welskopf

Die Fürsten der Phaiaken:
έν δέ θρόνοι περί τοίχον έρηρέδατ’ Ινθα καί Ινθα,
Ις μυχόν έξ ούδοιο διαμπερές, Ινθ’ ένΐ πέπλοι 
λεπτοί έυννητοι βεβλήατο, έργα γυναικών, 
ένθα δέ Φαιήκων ήγήτορες έδριόωντο 
πίνοντες καί εδοντες* έπηετανύν γάρ έχεσκον. 
χρύσειοι δ’ άρα κούροι έϋδμήτων επί βωμών 
έστασαν αίθομένας δαίδας μετά χερσίν έχοντες, 
φαίνοντες νύκτας κατά δώματα δαίτυμόνεσσιν.

(7/95—102).

Odysseus :
άλλ’ εμέ μέν δορπήσαι έάσατε κηδόμενόν περ* 
ού γάρ τι στυγερή έπί γαστέρι κύντερον άλλο 
έπλετο, ή τ' έκέλευσεν Ιο μνήσασθαι άνάγκη 
καί μάλα τειρόμενον καί ένί φρεσί πένθος Ιχοντα 

(7/215—218).

Den gleichen Gedanken drückt Odysseus später im Gespräch 
mit Eumaios noch einmal kurz aus :

ώς έμοί, δττι μ’ έπαυσας άλης καί όϊζύος αίνής. 
πλαγκτοσύνης δ’ ούκ έστι κακώτερον άλλο βροτοΐσιν 
άλλ’ Ινεκ* ούλομένης γαστρός κακά κήδε’ έχουσιν 

(15/342—344).

Das Essen als der schlichte Ausdruck dessen, daß das Leben sich 
auch unter den widrigsten und niederdrückendsten Umständen selbst 
erhalten will, ist ein gar nicht romantischer, im Sinne idealisierten 
Heldentums „unheroischer“, aber ein realer Vorgang, der in seiner 
Weise zugleich erschüttert und tröstet. Homer hat ihn in der Ilias mit 
dichterischer Meisterschaft erfaßt. Er läßt uns auch die Wirkung eines 
gemeinsamen Essens empfinden, dao eben durch die Gemeinsamkeit 
des notwendigen Lebensvorgangs die Menschen verbindet.

Achill und Priamos nach Hektors Tod:
,,υίύς μέν δή τοι λέλυται, γέρον, ώς έκέλευες, 
κειται δ’ έν λεχέεσσ* άμα δ* ήοΐ φαίνομένηφιν 
οψεαι αύτός άγω ν νυν δέ μνησώμεθα δόρπου. 
καί γάρ τ’ ήύκομος Νιόβη έμνήσατο σίτου, 
τη περ δώδεκα παΐδες ένί μεγάροισιν ολοντο, 
έξ μέν θυγατέρες, έξ δ’ υίέες ήβώοντες. 
οί μέν άρ’ έννήμαρ κέατ* έν φόνφ, ουδέ τις ήεν 
κατθάψαι, λαούς δέ λίθους ποίησε Κρονίων* 
τούς δ’ άρα τη δεκάτη θάψαν θεοί Ουράν ίωνες. 
άλλ’ άγε δή καί νώι μεδώμεθα, διε γεραιέ, 
σίτου· έπειτά κεν αύτε φίλον παϊδα κλαίοισθα,
"Ιλιον είσαγαγώ ν πολυδάκρυτος δέ τοι εσται*«* 
νΗ  καί άναΐξας βιν άργυφον ώκύς Ά χιλλεύς  
σωάξ’· εταροι δ’ έδερόν τε καί άμφεπον εύ κατά κόσμον, 
μιστυλλόν τ* άρ’ έπισταμένως πείράν τ ’ όβελοΐσιν, 
ώπτησάν τε περίφραδέως έρύσαντό τε πάντα.
Αύτομέδων δ’ άρα σίτον έλών έπένειμε τραπέζη 
καλοις |ν  κανέοΐσιν άτάρ κρέα νειμεν Άχιλλεύς* 
οί δ’ έπ* όνείαθ’ έτοιμα προκείμενα χεΐρας Γάλλον*



Muße und Darstellungsform bei Homer 21

αύτάρ έπεί πόσ^ος καί έδητύος έξ όρον όντο, 
ή Tot Δαρδανίδης Πρίαμος θαύμαζ' Ά χιλήα, 
όσσος £ην οίός τε* θεοισι γάρ άντα έφκει. 
αύτάρ ό Δαρδανίδην Πρίαμον θαύμαζεν Ά χιλλεύς, 
είσορόων βψιν τ* άγαθήν καί μύθον άκούων.

(XXIV 599—604, 610—613, 618—632).

Eine solche Szene ist gleich weit entfernt von überspannten Idealen 
und von behaglicher Idylle.

Homer weiß auch, daß der Mensch unter der Gewalt des „tyran­
nischen“ und „unversöhnlichen“ Hungers unheilvolle Taten begehen 
kann:

οί δ’ ειως μέν σίτον εχον καί οίνον ερυθρόν, 
τόφρα βοών άπέχοντο λιλαιόμενοι βιότοιο. 
άλλ’ ότε δή νηός έξέφθιτο ήϊα πάντα, 
καί δή άγρην έφέπεσκον άλητεύοντες άνάγκη,
Ιχθύς όρνιθάς τε, φίλας ότι χειρ ας ί'κοιτο, 
γναμπτοις άγκίστροισιν, ότειρε δέ γαστέρα λιμός.
Εύρύλοχος δ* έτάροισι κακής έξήρχετο βουλής.
,,Κέκλυτέ μευ μύθων κακά περ πάσχοντες έταΐροι* 
πάντες μέν στυγεροί θάνατοι δειλοισι βροτοΐσιν, 
λιμφ δ’ οϊκτιστον θανέειν καί πότμον έπισπεΐν. 
άλλ’ άγετ% Ήελίοιο βοών έλάσαντες άρίστας

(12/327—332, 339—343).

Die Vorgänge des Essens und Trinkens in den homerischen Epen 
sind reich an Beziehungen zur Arbeit und zur Muße, zur Form menschli­
chen Zusammenlebens, zur Stimmung im jeweiligen Augenblick der 
Handlung. Für das letzte haben wir Beispiele angeführt. Denken wir 
auch an die Auseinandersetzung zwischen dem rasenden Achill, der 
nach Patroklos Tode die Achaier ohne Labung in den Kampf führen 
will, und dem nüchternen Odysseus, der für alle erst die übliche stärkende 
Mahlzeit verlangt (XIX 205—233).

In diesem Auftritt kommt einmal die Härte und Gleichgültigkeit 
gegen den Tod der Gefährten zur Geltung, die Platon sich als das allge­
mein Verbindliche wünscht. Homer sieht sie wohl, sieht auch ihre 
Unvermeidlichkeit, aber er idealisiert sie nicht. Die Achaier müssen 
trotz der zerfleischten Leichname auf dem Schachtfeld essen. „Nicht 
mit dem Bauch ja müssen die Danaer Tote betrauern; denn zu viel auf 
einander, und scharweise jegliches Tages fallen sie; wer vermöchte dann 
aufzuatmen vom Kummer?“ Um das Massensterben der Männer wird 
weniger Aufhebens gemacht als um den Tod des fürstlichen Freundes 
Patroklos. Odysseus ist es, der hier spricht, der Mann, der die Auto­
rität der Befehlshaber auch sonst am unnachsichtigsten und gewaltsam­
sten vertritt. Achill ist nicht nur vom Tode des Freundes ange­
rührt, er sieht auf einmal auch die anderen Gefallenen (XIX 203—204), 
an deren Tod er durch seinen Trotz mitschuldig ist. Odysseus aber 
sagt ihm, daß er noch jung sei die Erfahrung lehre anderes (XIX 219). — 
Auch das Nachtmahl des troischen Heeres, außerhalb der Mauern, auf 
dem Kampfplatz, kurz vor den entscheidenden Zusammenstößen, ist



22 E. Ch. Welskopf

von düsterer Stimmung umwittert; die Ahnung kommenden Unheils liegt 
darüber. Hektor gibt hier die Befehle:

νυν μέν δόρπον ελεσθε κατά στρατόν εν τελέεσσίν, 
καί φυλακής μνήσασθε καί έγρήγορθε έκαστος·
Τρώων δ’ δς κτεάτεσσιν ύπερφιάλως άνιάζει,
συλλέξας λαοΤσι δότω καταδημοβορήσαι*
τών τινά βέλτερόν Ιστιν έπαυρέμεν ή περ ’Αχαιούς.

(XVIII 298—302).

Es ist schwer, in den homerischen Epen ein Mahl zu finden, 
dessen Stimmung ganz Behagen oder Fröhlichkeit, ohne spannungsreiche 
Beziehungen, atmet. Beginnen wir systematisch mit dem ersten, das 
uns erzählt wird, so schließt es sich an das Opfer an, das für das von 
Pest geplagte achaiische Heer dem Apoll gebracht wird; die Stimmung ist 
feierlich, aber nicht „behaglich“ (1457—470). Die Götter schmausen und 
trinken zwar alle Tage, aber als ihnen erstmals dabei begegnen, erhebt 
sich bei Tische der erbitterte Streit zwischen Zeus und Hera, den Hephai­
stos mit Mühe besänftigt, nicht ohne anzudeuten, wie der Streit den 
Genuss des gemeinsamen Mahles störe. Als der hinkende Gott Frieden 
gestiften hat, siegt der Frohsinn auf seine Kosten, die Götter lachen 
über den Krüppel, der mit ungeschicktem Gang von einem zum andern 
humpelt, um einzuschenken (I 572—599). Ein Vergnügen solch schmäh­
licher Art leisten sich auch die tafelnden Freier, die, selbst wohlgenährt, 
die beiden Bettler zum Faustkampf auf einanderhetzen (18/36—41). 
Der aufreizende Streit beim Göttermahl wiederholt sich zwischen Zeus, 
Hera und Athene (IV 1—72). Den Festschmaus der Achaier, die soeben 
eine hochwillkommene Weinsendung auf Schiffen erhalten haben, 
stört Zeus mit einem Gewitter, so daß sich die Schmausenden erschreckt 
beeilen, ein Opfer zu bringen und sich dann schlafen legen (VII466—482). 
Ausführlich erleben wir, wie der unversöhnte Achill seine Gäste Odysseus, 
Aias und Phoinix bewirtet (IX 199—221), um ihnen dann ihre Bitte 
doch abzuschlagen (1X307—317). Als Nestor und Machaon beim Wein 
sitzen, wird der Alte durch den Kampfeslärm abgerufen (XIV 1—9). 
Das unaufhörliche Schmaust n und Trinken der Freier in der Odyssee ist 
Schandtat und Drohung gegen die Schwächeren, deren Gut sie ver­
zehren. Sie benehmen sich nach dem Eindruck der Göttin Athene mit 
lästerlichem Übermut (ύβρίζοντες), nicht wie bei einem Mahle, zu dem 
jeder sein Teil beisteuert, sondern wie bei einem Opferschmaus oder 
einer Hochzeit (1/225—228). Das gibt uns keinen sehr erfreuenden 
Einblick in die üblichen Sitten. Homer schildert die widerliche Betrun­
kenheit, aber er deutet an, wie Streit und Bluttat daraus entstehen. 
Die Drohung des Leokritos, daß es schwer sei, mit Männern zu kämpfen, 
die beim Mahle sitzen, geht in diese Richtung (2/245). In solchem Zu­
sammenhang — also in einem recht üblen Sinne — läßt der Dichter 
auch den Telemach die berühmte Bemerkung machen, daß das Eisen 
den Mann anziehe. Aus diesem Grunde nimmt man trinkenden Männern 
die Waffen am besten weg (16/284, 292—294). Im Gespräch läßt der



Muße und Darstellungsform bei Homer 23

Dichter den Antinoos auf die Sagen-Anekdote von dem betrunkenen 
Kentauren anspielen, der hinausgeworfen und verstümmelt wird 
(21/295—302).

Die Mahlzeit bei Kirke ist von giftiger Zauberkraft und beraubt 
die Menschen ihrer Vernunft (10/233—236).

Gräßlich wird die Blutmahlzeit bei Agamemnons Heimkehr von 
dem Schatten des Ermordeten berichtet :

έκτα συν ούλομένη άλόχφ, οΐκόνδε καλέσσας, 
δειπνίσσας, ώς τις τε κατέκτανε βουν έπί φάτνγ). 
ως θάνον οίκτίστφ θανάτφ. περί δ* άλλοι έταΐροι 
νωλεμέως κτείνοντο, σύες ώς άργιόδοντες, 
οι ρά τ’ έν άφνειοΰ άνδρός μέγα δυναμένοιο 
ή γάμφ ή έράνω ή είλαπίνβ τεθαλυ^. 
ήδγμμέν πολέων φόν<ρ άνδρών άντεβόλησας, 
μ,ουνάξ κτεινομένων καί ένί κρατερή ύσμίνν)* 
άλλά κε κείνα μάλιστα ίδών όλοφύραο θυμω, 
ώς άμφί κρητήρα τραπέζας τε πληθούσας 
κείμεθ’ ένί μεγάρω, δάπεδον δ’ άπαν αϊματι θΰεν. 
οίκτροτάτην δ* ήκουσα δπα Πριάμοιο θυγατρός,
Κασσάνδρης, τήν κτεινε Κλυταιμνήστρη δολόμητις 
άμφ’ έμοί· αύτάρ εγώ ποτί yaifl χεΐρας άείρων 
βάλλον άποθνήσκων περί φασγάνω* ή δέ κυνώπις 
νοσφίσατ', ουδέ μοι δτλη ίόντι περ εις Ά'ιδαο 
χερσί κατ’ οφθαλμούς έλέειν σύν τε στόμ5 έρεΐσαι.

(11/410—426).

Hin und wieder taucht auch noch die Vorstellung aus früherer 
Zeit auf, daß man das Fleisch oder bestimmte Organe des gefallenen 
Feindes fressen möchte:

at γάρ πως αύτόν με μένος καί θυμός άνείη 
ώμ’ άποταμνόμενον κρέα έδμεναι, οΐά μ* Ιοργας.

(XXII 346—347)

antwortet Achill dem nur noch schwach atmenden Hektor und Hekabe 
rast in ihrem Schmerz um den gefallenen Sohn gegen den Peliden:

. . . του εγώ μέσον ήπαρ εχοιμι 
έσθέμεναι προσφΰσα*

(XXIV 212, 213).

Einen andern Geist, den Geist der Arbeit, der Zusammenarbeit, 
der Freundschaft und menschlicher Eintracht spüren wir in dem Gleich­
nis vom ganz ermüdeten, zur Abendmahlzeit heimwankenden Bauern 
(13/28—34), in der Ackerszene auf dem Schild des Achill, wenn jeden 
der Arbeitenden beim Wenden des Pfluges ein Schluck Wein gereicht wird 
(XVIII 544—545), bei dem Empfang Telemachs im Hause des Nestor, 
bei der Aufnahme des Odysseus bei Eumaios, der dem fremden Gaste 
in seiner Hütte Essen vorsetzt. Alle diese helleren Bilder aber wirken 
auf dem dunklen Hintergründe und im Kontrast zu drohenden Gefahren. 
Wie der Landmann nach dem Essen bei sinkender Sonne, so sehnt sich 
Odysseus nach der Heimkehr; das Bild des Brachfelds und der wohl­



24 E. Ch. Welskopf

versorgten Pflüger folgt auf ein Bild von Hinterhalt und blutigem 
Kampf um geraubtes Vieh. Telemach, der bei Nestor speist, ist den 
Freiern entkommen, die ihn ermorden wollten, und sucht Nachricht 
über den lange vermißten Vater. Odysseus hat alle Gefährten verloren, 
ist verlassen und schiffbrüchig und während er Unterschlupf bei seinem 
Sauhirten findet, erwarten ihn in seinem Hause die Freier als Feinde. 
So steht auch überall da, wo Menschen in Frieden miteinander essen, 
das Feindliche im Hintergründe, und die Ruhe ist nicht behaglich, 
sondern ein Kräftesammeln für schwere Arbeit und ein Zueinander- 
finden innerhalb einer gefährlichen Welt. In der Odyssee gipfelt das 
Geschehen in dem Schreckensmahl, das Odysseus den Freiern bereitet:

ΫΗ  καί έπ* Ά ντινόφ  ίθύνετο πικρόν όϊστόν. 
ή τοι ό καλόν άλεισον άναιρήσεσθαι έ'μελλεν, 
χρύσεον άμφωτον, και δή μετά χερσίν ένώμα, 
οφρα πίοι οί'νοίο· φόνος δέ οί ούκ ένί θυμω 
μέμβλετο* τις κ’ οϊοιτο μετ’ άνδράσι δαιτυμόνεσσίν 
μοΰνον ένί πλεόνεσσι, καί εί μάλα καρτερός εί'η, 
οί τεύξειν θάνατόν τε κακόν καί κηρα μέλαιναν; 
τον δ’ Όδυσεύς κατά λαιμόν έπισχόμενος βάλεν ίω, 
άντικρύ δ* άπαλοΐο δι’ αύχένος ήλυθ’ άκωκή. 
έκλίνθη δ’ έτέρωσε, δέπας δέ οί έκπεσε χειρός 
βλημένου, αύτίκα δ’ αυλός άνά ρίνας παχύς ήλθεν 
αίματος άνδρομέοιο* θοώς δ’ άπό εΐο τράπεζαν 
ώσε ποδί πλήξας, από δ* ε’ίδατα χεΰεν έραζε* 
σίτος τε κρέα τ’ οπτά φορύνετο. τοί δ’ όμάδησαν 
μνηστήρες κατά δώμαθ’, όπως ΐδον άνδρα πεσόντα, 
έκ δέ θρόνων άνόρουσαν ορινθέντες κατά δώμα

(22/8—23).

Auf das Rachemahl folgt in dem Hause, in dem die Erschlagenen 
in ihrem Blute liegen, die vorgetäuschte Festlichkeit mit Tanz und 
Gesang (23/141—152), die Odysseus und seinen Sohn vor der Ermor­
dung durch die Angehörigen und Anhänger der Freier schützen solL 

Homerische Mahlzeitszenen strömen kein Behagen aus. Was den 
Eindruck der Behaglichkeit zu unrecht erwecken konnte, ist die aus­
führliche Beschreibung oder auch eine vom ganzen Handlungsgang 
losgelöste Betrachtung einzelner friedlicher Szenen. Das Geschehen in 
den beiden Epen ist aber derart bewegt, in vielen Partien grauenvoll 
und so wenig von heiteren Episoden unterbrochen, daß es nach un 
serem Urteil durchaus auch der anschaulichen Schilderung freundschaft­
licher und friedlicher Beziehungen der Menschen untereinander bedurfte, 
um die Erzählung für menschliche Ohren überhaupt erträglich zu machen 
und bei der Wahrheit des Lebens zu bleiben. Wenn der Dichter 
aber für die Beschreibung des Grauens wie des Friedens Szenen des 
Essens und Trinkens ausgewählt hat, so ist es ihm dabei nie um die 
Ausmalung des Gaumenkitzels gegangen. Was in der dichterischen 
Anschauung festgehalten wird, ist nicht das Tierische, sondern das spe­
zifisch Menschliche.

Berlin. E. Ch. Welskopf \


