KOMPARATIVNOFILOSOFSKI MOTIVI
U ,CILIMIMA® KLEMENTA ALEKSANDRIJSKOG

POCECI KOMPARATIVNE PROBLEMATIKE U HELENSKOJ FILOSOFIJI

Aristotel u L knjizi Metafizike daje prvi prikaz razvoja helenske
filosofske misli, sluze¢i se doksografskim kriterijima, u kojima nala-
zimo dovoljno jasno izrazenu i komparativnhu obradu elemenata inor
zemnostL Dotadasnja helenska filosofija podijeljena je tu na dvije
osnovne skupine i struje: jedna je autohtona i primitivnija po svojim
razvojnim osnovama, a druga se je razvila pod stranim, egipatskim
utjecajem istovremeno, ali iz naucno razvijenijih pretpostavki. Jedni
su ,,prvi filosofi“, za koje je ,jedini uzrok takozvani materijalni uzrok*.
Tu se spominju Thalet, ,osnivaC ove vrste filosofije*, Anaksimen i
Diogen, Hippas i Heraklit, Empedokle, Anaksagora i Parmenid. Drugi
se javljaju istovremeno s tim filosofima i prije njih*. To su ,pita-
gorovci, koji su se prvi pocCeli baviti matematikom, pa ne samo da su
napredovali u toj nauci, nego su takoder, razvivsi se u njoj, smatrali
da su njeni principi ujedno i principi svih stvari“. Oni polaze od ,,mate-
matske vjeStine nastale u Egiptu“, koja se je po Aristotelovu misljenju
tamo razvila prije i snaznije nego u Helena zato, ,jer je tamo svece-
nicki staleZ mogao Zivjeti u udobnosti* i baviti se ,,slobodnom naukom®,
— Aristotel smatra prednoS¢u ove druge, pitagorovske struje, da raz-
likuje dvije vrste principa, ne samo supstanciju, nego i izvor kretanja.
Za njih ,konacnost, beskonacnost i jedinstvo nisu atributi nekih dru-
gih stvari, na pr. vatre ili zemlje ili biloCega te vrste, nego su besko-
nacnost po sebi i jedinstvo po sebi supstancija stvari kojima se predi-
ciraju“). Dalje Aristotel i Platonovu filosofiju prikazuje u uskoj vezi
s ovom pitagorovskom strujom, koja polazi od vanhelenskih pret-
postavki.

Orijentalna problematika, koja se suprostavlja tematskom pod-
rucju autohtonih ,,prvih filosofa“, sadrzala je od poCetka uz egipatsku
komponentu i iransku kao nemanje bitnu, mozda Cak i lakSe pristu-
pacnu. Razlog jatem isticanju egipatskog utjecaja proizlazio je uglav-
nom iz kulturnopolitickog stava koji su Egipéani nametali Helenima,
¢esto i na neautentiCan naCin. Na ovu okolnost, koja se reflektira ve¢

¥ 981 b — 987 a.



126 C. Veljagi¢

kod Herodota, ukazao je dovoljno jasno Zellerd. Zato u kasnijem
razvoju ostali istoCni elementi postepeno preteZzu po svom utjecaju
nad egipatskim, dok se egipatska kultura poCinje smatrati dekadentnom
i neautenticnom.

W. Jaeger, najistaknutiji komentator Aristotela u nasem stoljecu,
upozorio je na utjecaje iranskog mazdaizma na Platonovu Akademiju,
pa i na samog Platona. Jaeger nalazi takoder i ,,u fragmentima Ari-
stotelovih izgubljenih dialoga, koji su uglavnom nastali u njegovu
ranijem razdoblju, vanrednim interes za specifi¢nosti istoCnih religija“3.
Referencije na nauku iranskih Magijaca nisu naroCito ispoljene u
Aristotelovim saCuvanim i autenticnim djelima. Smatra se da je pravi
autor djela Magikos, spomenutog niZe u citatu Diogena Laertija, bio
Antisthen iz Rhoda (oko 180. pr. n. e.). U XIIl. knj. Metafizike Ari-
stotel postavlja pitanje: ,,Kako to da su bi¢a u zbilji mnostvo* (a
ne jedinstvo)? Dalje nailazimo i na pitanje koje je mozda u vecoj mjeri
karakteristicno za mazdaisticki dualizam nego za Platonovu filosofiju:
»Spadaju li dobro i najbolje medu elemente, ili pripadaju kasnijem
stepenu... ?* — IstiCuci teSkoée onih koji ,pretpostavljaju jedno
kao praosnov“, Aristotel medu preteCama ove pitagorovsko-plato-
novske nauke spominje ,,polupjesnike, polufilosofe Ferekida i druge,
pa i Magijce, a od kasnijih mudraca Empedokla i Anaksagoru*j.
Za prodor iranskih ideja ZarathusStrine nauke u Akademiju smatra
se odlucnim utjecaj Eudoksa iz Knida, koji je uz Aristotela bio naj-
genijalniji ucenik Platonov. Na osnovu svojih istraZivanja ,Jaeger u
glavnom zakljucuje, da je Akademija bila obuzeta istim odusevljenjem
za ZarathuStru, kakvim je kasnije bio obuzet Sopenhauer za indijske
religije“9. Kasnija istraZivanja ove problematike izgleda da potvrduju
zakljucke te vrste.

Shvatljivo je da je sve snazniji utjecaj Istoka, ne samo blizeg nego
i daljega, nakon Aleksandra Velikog i Aritsotela, u razvoju hele-
nistiCke kulture morao dovesti i do otpora u pogledu diferencijalnih
analiza, koje su kao u slu€aju Aristotela ukljucivale elemente ino-
zemnosti. Shvatljivo je takoder da je taj otpor naSao svoj najbolji izraz
u popularnom nastojanju, kakvom je Zelilo da posluzi djelo Diogena
Laertija:

»Razvoj je filosofije po misljenju nekih poceo kod barbara. Tako
su Persijci imali svoje Magijce, Babilonci i Asirci svoje Kaldejce,
Indijci gimnosofiste, Kelti i Gali takozvane Druide i Semnotheje,
kako piSe Aristotel u djelu Magikos i Sotion u 23, knj. Diadoha. —
Barbarima se, medutim, zabludom i pogreSno pripisuju helenska do-

2 Usp. E. Zeller, Die Philosophie der Griechen (citirano ovdje prema 7. izd.
W. Nestlea, Leipzig 1923), I. dio, 1. polovina, str. 21—25 i d

3 W. Jaeger, Griechen und Juden, 1938. (¢lanak naveden ovdje prema S.
Radhakrishnanu, Eastern Religions and Western Thought, bilj. 96).

" 1089 b — 1091 b.

5 S. Pétrement, Essai sur le dualisme chez Platon, les gnostiques et les mani-
chéens, Paris 1947., str. 25.



Komparativnofilosofski motivi u ,,Cilimimae K. Aleksandrijskog 127

stignuca, jer su Heleni bili oni koji su se poceli baviti ne samo filo-
sofijom nego i obrazovanjem ljudskog roda uopée. — Oni koji poCetak
filosofije izvode od barbara pozivaju se na TraCana Orfeja i progla-
Suju ga filosofom, i to najstarijim. Ja ipak ne znam je li opravdano
nazvati filosofom Covjeka koji se je ogrijeSio o bogove tako pogrdnim
govorima. — Branitelji barbarskog porijekla filosofije upozoravaju i
na specificnosti formiranja filosofije kod svakog od tih naroda.“§

I pored ovog programatskog stava Diogen Laertije ne propusta
da u toku svojih izlaganja upozori na strane utjecaje kod filosofa, gdje
ih smatra dovoljno dokumentiranim. U tom je smislu osobito zanimljivo
svjedoCanstvo o indijskim utjecajima na Pyrrhona i prikaz njegova uce-
nja u takvoj svjetlosti koja potpuno odgovara isticanju orijentalnih mo-
tiva u izvornom moralnom znaCaju ranog skepticizma. Istu motivaciju
spoznajnog skepticizma i relativizma nalazimo u to doba prvenstveno
u buddhistickim i gjainskim naukama, koje su tada na vrhuncu svog
razvoja, a prisutnost im se osjeca i na iranskom podrucju. U toj je
implicitnosti komparativnih elemenata prednost prikaza pyrrhonizma
kod Diogena Laertija pred Sekstom Empirikom, ne samo sa stano-
viSta povijesne vjernosti interpretacije u uzem smislu, nego i sa stano-
viSta duhovnih strujanja koja nas posebno zanimaju u vezi sa gno-
stickom tematikom Klementa Aleksandrijskog.?)

U moderno doba, kad se s romantizmom ponovno javlja interes
za istoCne kulture, mozemo ustanoviti paralelizam sa prilikama u
helenistickoj filosofiji najpiije na istom pitanju o ugledu autohtone
kultur€ Zapada. Odatle se zapravo i rada problematika komparativne
filosofije i kritiCnosti njene metode.

Na prelazu iz 2. u 3. stoljee n. e. Klement i Diogen su bili pri-
blizno savremenici. U to su doba strani elementi u helenistickoj filo-
sofiji ve¢ toliko ojacali i diferencirali se, da se u samoj eklektickoj
sredini, kakva je bila u prvom redu aleksandrijska, nuzno javlja neza-
dovoljstvo s povrsnim sinkretizmom, kakav zastupa Diogen Laertije.
Ogromna kozmopolitska grada, s kojom filosofija tog vremena mora
raCunati, sili na traZenje neke sredidnje koncepcije i kriterija koji ¢e
moci posluZiti kao tertium comparationis. Shvatljivo je da je to mjerilo
u pocetku moglo odgovarati tek formalnim svrhama sredivanja grade
i da je njegova pocetna primjena jo$ vrlo implicitna pojava u okviru
opceg eklektickog stila i ukusa. Upravo u tim okolnostima c¢ini nam
se da je Klementovo mjesto u povijesti komparativne filosofije van-
redno karakteristi¢no.

6 Zivot i nazori slavnih filosofa, Prooemium, 1—86.

7) Osim u prikazu Pyrrhona, Diogen Laert. spominje doticaj s Indijom i kad
govori o Demokritovim putovanjima. UCenje o atomima slicno Demokritovu na-
lazimo u isto vrijeme u Indiji razvijeno u Skoli vaiSeSika, gdje se uz Cetiri elementa
— vatru, vodu, zrak i zemlju — nalazi ve¢ i eter (akasa)3 koji u helensku nauku,
uvodi tek Aritsotel. Od novijih radova o vaiSeSika atomizmu usp. osobito E. Frau-
wallner, Geschichte der indischen Philosophie, knj. Il., Salzburg 1956.



128 C. Veljagié
POVIJESNO MJESTO KLEMENTA ALEKSANDRIJSKOGSY

Klementova je prednost pred Diogenom Laertijem s kompara-
tivno-filosofskog glediSta, da se ne zadovoljava skepticizmom i agno-
sticizmom u vlastitom stavu prema filosofiji. Klement komparativnim
putem sprovodi relativizaciju vrednota svoga vremena u odnosu
prema odredenoj sredisSnjoj koncepciji. Uspjeh tog pokuSaja, u okolno-
stima od kojih polazimo, zavisi prvenstveno od formalnih prednosti
izabranog mijerila, prema kojem neposredne vrijednosti stavova uklju-
¢enih u motive Cilima blijede u jedinstvenom kritickom osjencenju.

IdeoloSke borbe Istoka i Zapada usredotoCuju se oko 2. st. n. e.
u krs¢anskom gnosticizmu. Gnosticke sekte i struje potjeCu iz naj-
ranijih krS¢éanskih zajednica, koje jo$ nisu podvrgnute crkvenoj hije-
rarhiji. Vlast crkvenog centralizma afirmira se dovoljno snazno tek
u 3. st. Kod gnostika se tada pojavljuje uz njihov iskonski idejni otpor
protiv Zidovskim tradicijama Starog zavjeta u krSéanstvu i otpor pro-
tiv Rimu. Klementovo djelo pridonijelo je znatno ucvrSéivanju cen-
tralne vlasti svojom kritikom pojedinacnih gnostickih nauka. Ta je
kritika ipak ovdje jo§ unutraSnja, ona polazi od priznavanja bitnih
stavova zajednickih gnosticizmu u cjelini. To se vidi iz uporedbe Kle-
menta, kao najpouzdanijeg izvora za dokumentaciju gnostickih nauka,
s ostalim izvorima gnostickih protivnika, Ireneja, Tertulijana ili Hipo-
lita9. Prema starijim ocjenama gnostici su bili prvi krs¢anski teolozil),
a prema novijim su prvi pokusali da izrade krSansku filosofiju i pred-
stavljali ,lijevo, revolucionarno krilo kr3¢anstva“1l). Ve¢ je Zeller
uvidio da je suprotnost ovih nauka ,,prema iskonskom smjeru helen-
skog duha tolika da su se do sada gotovo svi slagali u tome, da ih se
ne moZe razjasniti iz unutarnjeg razvoja helenske filosofije, nego iz
stranih, istoCnih utjecaja“D). Problem je jedino odrediti Sto taCnije
te izvore. Kad se u novije doba gnosticizam nastoji karakterizirati
kao ,romanti¢ni platonizam®, time se ne Zeli reducirati ovo idejno
ZariSte na razvoj platonske filosofije; ,,problem porijekla gnoze taman

§ Titus Flavius Clemens Alexandrinus, aleksandrijski Helen, umro 217. g,
n. e. Od triju sacuvanih djela — Proptreptikos, Paidagogos i_Stromateis — najvaznije
je i najobimnije ovo posljednje Cilimi). Moderna izdanja Cilima osnivaju se na ru-
kopisu iz 11. st. satuvanom u Firenci (Laurentianus V. 3). Prvo je Stampano izdanje
priredio u Firenci Petrus Victorius (Vettori) 1550. Standardno izdanje, po kojem
se Klement i ovdje citira, priredio je Otto Stahlin, 1905. — 1909. sa dopunom 1934.
(,,Berliner Sammlung der griechischen christlichen Schriftsteller der ersten drei
Jahrhunderte®)- Up. uz citate i njemacki prijevod Franz Oveérbecka, objavljen u
Baselu 1936.

9 Irenej, roden oko 140. u Maloj Aziji, djelo Adversus Haereses, u 5 kuj., sa-
Cuvano samo u latinskoj versiji. — Tertulijan se je rodio priblizno u isto vrijeme.
Od antignostickih spisa glavni mu je De Praescriptione haereticorum — Rimljanin
Hipolit, krajem drugog i poCetkom treceg stoljeca, poznat je po djelu Philosophu-
mena.

10 A. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte (5. izd.) I. knj., str. 281.

n) S. Pétrement, 0. c. 292 i 299.

1 E. Zeller, o. c., Ill. dio ,2, polovica, str. 83.



Komparativnofilosofski motivi u ,,Cilimimaac K. Aleksandrijskog 129

je i mozda nerazrjeSiv‘13. Dovodenje gnosticizma u neposrednu vezu
s indijskim, specificno s buddhistickim utjecajima javlja se takoder
rano medu modernim teorijama, osobito kod engleskih autoral.
U najnovije vrijeme S. Radhakrishnan nastoji da s indijske strane
potkrijepi tu stranu problematike. Jedna od objektivnih preipostavki
u prilog tome je okolnost da nam je gnostik Bardesan iz 2. st. n. e,
prvi i najbolji antiCki izvor koji u indijskom vjerskom i misaonom
svijetu jasno razluCuje buddhistiCke elemente od ostalih, a znamo da
je njegovo poznavanje indijskih shvaéanja osnovano na neposrednim
doticajima s Indijcima. — U svakom slucaju, analiza helenistickih
komponenata u gnosticizmu dovodi nas do ,.utiska da tadasnji Istok
trazi helenizam, slicno kao i renesansni Zapad, dok iscrpljeni helenizam
trazi Istok” kao izvor nove snaged. Ipak se u novijim istrazivanjima
ove teme sve jasnije ispoljava jedinstvenost srediSnjeg principa u gno-
sticizmu, a iskljucuje mogucnost jednostavne sinkretisticke obrade®.
U tom c¢emo smislu i mi Klementove filosofske stavove razmatrati
sa stanoviSta s kojeg se sami iskazuju, t. j. kao gnosticizam.

S opsegom gnosticke problematike (Ciji vrhunac pretstavljaju u
2. st. prije Klementa Aleksandrinac Valentin, Markion iz Ponta, Siri-
jac Basilid, Mesopotamac Bardesan i Asirac Tatijan) nije joS data
ideoloSka Sirina potrebna za njenu sintetizaciju i kulturnopovijesnu
asimilaciju. Takav raspon dostizu u zauzimanju stavova prema gno-
stizicmu tri mislioca pod kraj drugog i u prvoj polovini treceg stoljeca:
Klement, Mani i Plotin. Ona iranska obiljezja, koja su bila prvobitna
za gnosticizam, postaju kod Manija zakljucnim peCatom u razvoju
gnostickih ideja. — Plotinova kritika {Enneade Il, 9) ostaje izvan gno-
sticizma, reflektiraju¢i njegove stavove sa glediSta klasicne helenske
filosofije, pa se u viSe bitnih crta podudara s pretpostavkama kakve
sreéemo izvan domaSaja gnostiCkog dualizma na drugoj, istocnoj
strani ovog kozmopolitskog podru¢ja — u IndijiL).

Klémentov je kriterij u materijalnom pogledu odreden apolo-
getskom svrhom da istakne i oCuva Cistoéu i uzviSenost krscanskog
stava i da pokaze njegovu prednost i mjeru u kojoj je sposoban da
prizna i preuzme kulturnopovijesne vrijednosti istocnih i zapadnih

13 Usp. Pétrement, o. c. 129.

u) C. W. King, The Gnostics and Their Remains Ancient and Medieval (1886):
,»Da su Kklice gnostike zapravo indijskog porijekla i da ih je tako daleko na Zapad
donio buddhisticki pokret, koji je prethodno preplavio cijeli Istok od Tibeta do
Cejlona, to je velika istina koju je, iako nedovoljno jasno, nazreo Matter u svojoj
Histoire Critique du Gnosticisme* (str. XIV). — Do istih zakljuc¢aka dolazi na osnovu
doksografske analize Kennedy u studiji objavljenoj 1902. u,Journal of Royal Asiatic
Society*. — Radhakrishnan u gore spomenutom djelu zastupa glediste da je ,,gno-
sticizam bio svijesni pokuSaj stapanja helenskih (platonskih) i indijskih elemenata“.

Is) Pétrement, 0. c. 144.

16 Usp. Pétrement, o. c. 293. — Takav stav zastupa ve¢ Bousset (v. bilj. 19).

17 Usp. Pétrement, o. c. 137:,lzgleda da se u isto doba u Indiji... razvija
ideja spasa po spoznaji, i to po spoznaji koju donose boZanski spasitelji, istovre-
meno u mahayana buddhizmu i ubrahmanizmu Bhagavad-gite. — Na istom mjestu
se spominju i drugi autori koji su ukazali na indijske paralele gnoze na prelazu iz
stare u novu eru, a i prema ranijim indijskim izvorima.

9 Ziva Antika



130 C. Veljagi¢

helenskih, Zidovskih i drugih ,barbarskih“ tradicija. Okolnost i pod
kojima se to zbiva toliko su kompleksne, da apologetska uloga po
kojoj Klementovo djelo ulazi u kasniju povijest krS¢anstva ne iscr-
pljuje stvarnu Sirinu njegove komparativne filosofije, koja se ovdje
vjerojatno po prvi puta, iako implicitno, pojavljuje kao dosljedno i
potpuno primjenjena metoda u trazenju istine unutar filosofskih ka-
tegorija.

Kod Klementa se ne relativiziraju samo helenske vrednote sa
gledista biblijskih kao ranije kod Filona, nego se i biblijske vrednote
u odnosu prema gnostickom, paulinskom kr§¢anstvu relativiziraju
najprije sa stanoviSta gnostiCkog orijentalizma, koji se ispoljava u
isticanju antiteticnosti Staroga prema Novom zavjetu. Krug se zatvara
tamo gdje se jednostranosti gnostickog ,heretizma“ uravnotezZuju,
ne sa svojom biblijskom suprotnoS¢u neposredno, nego sa zapadnim
duhom, Koji kroz orfizam i neopitagorovski platonizam prodire do
vrha Klementove filosofske interpretacije pravog smisla kr3¢anske
misli.

Izvorna kr8¢anska nauka, proCiS¢ena kroz gnosticki filtar od
grubih starozavjetnih primjesa, pruza ovdje tek okosnicu novog po-
gleda na Zivot, koju Klement Zeli da Sto ¢vrsée ugradi u bogatu kulturnu
bastinu svog vremena. Njegov je rani pojam kr3¢anstva kao kulturno-
filosofske pojave upravo zbog te krajnje pojednostavljenosti svoje
srediSnje strukture podesan da vrsi funkciju kao tertium comparationis
u smislu koji donekle odgovara pretpostavkama pozitivistickog forma-
lizma moderne komparativne filosofijel.

Prenose€i teZiSte na komparativnofilosofsku problematiku, od-
vajamo se od smjera koji redovno slijede studije o Klementu, ma da
je proucavanje gnosticizma u uZzem smislu znatno napredovalo u 20.
st. takoder i u komparativnom pogledul. Studij Klementa postao
je aktualan u 19. st. u vezi sa razvojem liberalnog i kritiCkog smjera
u protestantskoj teologijiZ). Osnovna je tendencija u toj protestantskoj
kritici Biblije da tezi za rekonstrukcijom prakrS¢anske nauke, za njenim

18 Za komparativnofilosofske studije, osobito u pogledu indijske filosofije,
jos je uvijek od osnovne vrijednosti disertacija poznatog francuskog indologa i ra-
nijeg ucenika Lévy—Pruhla, P. Masson—Oursela: La philosophie comparée (Presses
universitaires de France, 1923.).

19 Od vaznije bibliografije spominjemo : (a) od starijih engleskih autora, koji
su zanimljivi po isticanju srodnosti s indijskom problematikom — D. Mansel, The
Gnostic Heresies of the First and Second Centuries (1875); Bigg, The Christian Fla-
tonists of Alexandria (1886) C. W. King (v. bilj. 14); Inge, Christian Mysticism (1899);
Kennedy, St. Paul and the Mystery Religions (1913) — (b) od francuskih autora: E.
de Faye, Introduction a V étude du gnosticisme du 2e et 3e siecles (Paris 1903) i Gnos-
tiques et gnosticisme (Paris 1925., 2. izd.); S. Pétrement,o. c. (v. bilj. 5), sadrzi noviju
bibliografiju — (c) njemacki autori — Bousset, Hauptprobleme der Gnosis (Gottingen
1908); Leisegang, Die Gnosis (Leipzig 1924); H. Jonas, Gnosis undspatantiker Geist
(Gottingen 1934) — (d) italijanska bibliografija — E. Buonaiuti, Gnosi Cristiana
(Roma 1946) i njegova ranija djela.

2) Vaznija bibliografija o Klementu: Th. Zahn, Forschungen zur Geschichte
des neutestamentliehen Kanons und der altchristlichen Literatur I11. knj. (Suplementum
Clementinum), Erlangen 1884. — E. de Faye, Clement d'Alexandrie, Etude sur les



Komparativnofilosofski motivi u ,,Cilimimaa K. Aleksandrijskog 131

svodenjem na onu okosnicu, Cije smo formalne prednosti spomenuli
u odnosu prema Siroj problematici. Pri tom je pravilno uoCena i vaznost
vanjskih, vankrs¢anskih, osobito filosofskih elemenata. Rana krs¢anska
misao, dok joS ostaje zatvorena unutar pretpostavki vlastite vjerske
i moralne nauke, proizvela je ,,sama iz sebe pismeni talog u obliku
krséanske praknjizevnosti (misli se u prvom redu na djela apostola
Pavla), ali je u tom primitivnom nacinu opstanka, koji je mogla ostva-
riti vlastitim snagama, prerano zamrla. Ta se je prakri¢anska knji-
Zevnost utrnula zbog nedostatka vlastite Zivotne snage, a nije bila niti
njena zasluga ni krivica, da je na mjesto, koje je njenim izumiranjem
ispraznjeno, doSla potpuno drukcija krSéanska knjizevnost, knjizevnost
svjetskog formata, istovrsna sa knjiizevnoSéu tadasSnjeg obrazovanog
rimskog i helenskog svijeta“2). U tom je smislu Klement zacetnik
krs¢anske svjetske knjiZzevnosti.

Cilirni su doveli slijedecu generaciju istocnih teologa ususret onoj
politici, koja je postigla svoj vrhunac u vladavini cara Konstantina,
dok je na Zapadu papinska vlast iz shvatljivih razloga nastojala da
poveze njegovo ime §to uze s usponom Rima.“ — Ipak se ve¢ skola-
stika ,,nije brinula za Klementa, jer ga nije poznavala“2.

Iz tih razloga, a i zbog jednostavne okolnosti, da ,.crkvena i du-
hovna povijest 2. st. nisu joS toliko osvijetljene, da bi se lik Klementa
mogao nacrtati unutar dovoljno poznatog okvira“2d — njegova se
povijesna uloga redovno prikazuje iz perspektive slijedeéeg, 3. st. konso-
lidirane patristiCke apologetike. — Druga je velika zasluga prote-
stantske kritike, da je istakla nedostatnost i neautenti¢nost ove per-
spektive u ocjeni Klementova djela.

Ta kritika nalazi kod Klementa, u vezi sa njegovim gnostickim
specifiCnostima, najprije niz modernom protestantizmu zajednickih
stavova u materijalnom pogledu (alegorijska interpretacija Biblije;
podredenost vjere —pistis znanju — sophia, isticanje vaznosti dobrih
djela i moralne pripreme ispred vjerskog asketizma za spoznajno pro-
svjetljenje, a u vezi s time snazan stoiCki uticaj na Klementa; zajed-
nistvo Covjeka s bogom po spoznaji; interpretacija gnostiCke vjere
u predestinaciju sa stanoviSta da je boZanska spoznaja odraz posebne
milosti u Covjeku, a teznja za njenim postignuéem je iznad Zelje za
spasenjem). Svi su ti stavovi priguseni u kasnijem katolicizmu.

Posmatraju¢i Klementovo djelo iz njegove neposredne sredine,
dolazimo do zaklju¢ka da ,,na opcem i obuhvatnom stanovistu, do
kojeg se uzdize Klement Aleksandrijski, ne moze viSe biti govora o

rapports du christianisme et de la philosophie grecque au 2e siecle, Paris 1898. —
R. B. Tollinton, Clement of Alexandria, a Study in Christian Liberalism I.—I1.,
London 1914.— J. Patrick, Clement of Alexandria (Croall Lectures), London 1914.
— C. A. Bernoulli, uvodne studije u prijevod Cilima Franz Overbecka Die Teppiche,
Basel 1936.)—J. Munck, Untersuchungen tber Clemens von Alexandrien, Stuttgart 1933.

2) Bernoulli, 0. c. 71.

2) 1d. 152.

2 Munck, o. c. 7.



132 C. Veljagié

djelu koje bi bilo samo apologetsko ili antihereticko“2). 1z istih su
pretpostavki na Klementovo djelo gledali i njegovi savremenici: ,,Nema
sumnje da je razlog nepovjerenju, koje je Klementa iznenada okruZzilo
bila njegova srodnost s gnosticizmom, s gnostickim hereticima, koji su
bili izvan crkve... Crkva se je prestraSila pred tom knjizevnoséu,
koja se je sve dalje sirila ... pred tako nadmoc¢nim stvaralackim ta-
lentom, kakav je bio Klementov“Z. Katehetska Skola u kojoj je Kle-
ment djelovao kao nasljednik svog ucitelja Pantinosa, o kojemu nista
poblize re znamo, smatra se prvobitno gnostickom ustanovom, a
»Klement sam iskljuCuje mogucnost, da je tada u krS¢anstvu uopce
postojao opée priznati crkveni univerzitet“Z.

S obzirom na bitnu dokumentarnu vrijednost Klementova djela
za proucavanje gnosticizma i helenisticke filosofije uonce, a posebno
zbog istoCnih uticaja, vrijeme je da se razmotre njegovi Cilimi i potpuno
izvan okvira povijesnih interesa krs¢anstva, kao i izvan predrasuda
o0 aristokratskoj autohtonosti grcke filosofije. lako su te predrasude
onemogucene arheolodkim dokazima krajem proSlog i pofetkom ovog
stoljeca, ipak se jo$ uvijek osjeéa njihov utjecaj na opcu sliku koju
savremeno drustvo ima o antickim izvorima svoje kulture. No i bez
obzira na te krajnje ciljeve, kojih se ovako ograni¢ena radnja tek moze
dotaknuti, istaknuti pretstavnik helenisticke kulture, kakav je Klement,
otvara nam uvid u unutarnje odnose klasicne helenske filosofije prema
kriterijima, koji doduSe niti ne teZze za potpunom objektivnosc¢u, ali
su intimnom predodZbenom svijetu ljudi, koji su je neposredno doZi-
vljavali, neusporedivo blizi od onih ograniCenih interesa i imagina-
tivnih sposobnosti od kojih polazi slika antike kakvu nanije namrla
generacija pozitivistickih ucenjaka 19. st.

KLEMENTOV STAV PREMA STRANIM UTJECAJIMA
U HELENSKOJ FILOSOFJI

ReCenicama, kakvim je Diogen Laertije poCeo svoje djelo, nala-
zimo kod Klementa paralelu u polovini prve knjige Cilima:

»Filosofija je cvjetala kao velika i korisna stvar od starine kod
barbara, njena je svjetlost prodrla do pogana, a konacno je stigla i
do Helena. Njeni su prvi pokretaCi bili egipatski proroci i asirski Kal-
dejci, pa Druidi i Samaneji kod Gala, filosofi kod Baktrijaca i Kelta,
Magijci kod”" Persijaca, gimnosofisti kod Indijaca i drugi barbarski
filosofi.. . Zidovsko je pleme daleko starije od svih tih naroda, a
da je njegova pismeno pribiljeZzena filosofija prethodila helenskoj,
dokazao je opSirno pitagorovac Filon, a prije njega peripatetik Ari-
stobul i mnogi drugi.* (I. 15, 71).

»Najstariji mudraci i filosofi kod Helena ... bili su barbarskog
porijekla i obrazovali su se kod barbara. Zar nije dokazano da je Pi-
tagora bio Tirenac ili Tirijac? Antisthen je bio Frigijac, a Orfej je

24 Bernoulli, 0. c. 75.
2 Id. 46.
» 1d. 70, 77.



Komparativnofilosofski motivi u ,,Cilimimaac K. Aleksandrijskog 133

bio iz Odrise ili Tracanin. Za Homera se veéinom govori da je Egip-
¢anin, Thalet je rodom Fenicanin .. . Platon ne pori¢e da je najbolje
u filosofiji dobio od barbara.” (I. 15, 66).

Konacno, sve su bitne filosofske nauke ,,Helenima dosle od veli-
kog Mojsija“ (Il, 15, 20). Sam Mojsije kao izvor filosofskog znanja
»kaldejskog je porijekla, roden u Egiptu, a pretci su mu zbog dugo-
trajne gladi dosli iz Babilona u Egipat. On se je rodio u sedmom po-
koljenju i dobio kraljevski odgoj“. (I. 23, 151).

Svrha je ve¢ 1. knjizi Cilima da pokaZe ,,da su helenski filosofi
zato nazvani kradljivcima, jer su na nezahvalan nacin preuzeli od Moj-
sija i proroka glavne stavove svoje nauke“ (V. 1, 10). Tome treba do-
dati, da su grcki filosofi ,,sakupili StoSta i od drugih barbara®“ (VI. 4, 35).

Ovim je u grubim crtama obiljezen stav Klementa Aleksandrijskog
prema razvoju antiCke filosofije. Teorija o , kradi“ iziskuje detaljnije
obrazlozenje, a isto tako i neke osnovne filosofske koncepcije, koje
prate njenu razradu u Cilimima.

Optuzba helenske filosofije zbog plagijata ne potjeCe od Klementa.
Povod joj je biblijska izreka: ,,Svi koji su se pojavili prije dolaska
Gospodova, bili su lopovi i razbojnici.“ — Klement najprije Zeli da
iz tog suda izuzme starozavjetne proroke, koje naziva radije boZjim
»slugama®“. U pogledu helenskih filosofa kaze na tom mjestu: ,,lako
helenska filosofija ne obuhvada veli€inu istine... ona ipak priprema
put za najviSu kraljevsku mudrost.” (I. 16, 80).

Obrazlozenje stava, koji je naslijedio od svojih spomenutih pret-
hodnika, glasi ovako: ,,Heienski se filosofi mogu smatrati ‘lopovima
i razbojnicima’ utoliko Sto su i prije dolaska Kristova uzimali od je-
vrejskih proroka dijelove istine, a da ih nisu potpuno shvatili, nego
su ih svojatali kao da oni to nauCavaju, tako da su ih nekada iskrivili,
a nekad su ih izvodili bez potrebe i razumjevanja. Nekad su ih opet
sami pronalazili, jer su imali 'pronalazaCki duh’. | Aristotel sé slaZe
sa Svetim Pismom, kad sofistiku naziva kradljivicom mudrosti, kako
smo ve¢ spomenuli.” (l. 17, 87).

KLEMENTOVI PRETHODNICI

Kao svoje preteCe u ovom pogledu Klement citira Zidovskog
peripatetika Aristobula (2. st. pr. n. e.), te ,pitagorovce* Filona (1.
st. n. e), koji je idejno najznatniji preteCa Plotinove neoplatonske
Skole, i Numenija (2. st. n. e.)

Aristobul je tvrdio prema Klementovu citatu, da je ,,i Platon sli-
jedio naSe zakone, pa je jasno, da je pazljivo izuCio sve Sto se u njima
kaze. Prije Demetrija, t. j. prije nego Sto je Aleksandar zavladao Per-
sijancima, prevedeni su dijelovi (Biblije) ..., pa se lako moZe shvatiti,
da je pomenuti filosof mnogo toga preuzeo, jer je bio vrlo ucen. Isto
je tako i Pitagora prenio mnoge naSe nauke u svoj sistem.” (I, 22, 150)

Numenije je formulirao pitanje: ,,Staje drugo Platon nego Mojsije
u antiCkom odijelu?“ (id.)



134 C. Veljagi¢

Filon najizrazitije prije Klementa nastoji da sintetizira helensku
filosofiju s misaonim svijetom Biblije. — Opcenita je pojava, kaze
Filon, da® se svaki narod suprostavlja prodiranju stranih nauka, a
jedini su Zidovi uspjeli da je njihova objava ~prodrla do svih naroda
i tamo se udomacila; kako kod barbara tako i kod Helena, na konti-
nentu i na otocima, kod istoCnjaka i kod zapadnjaka, u Evropi i u
Aziji, tako da se je proSirila po cijeloj nastanjenoj zemlji od jednog
kraja do drugog/#)

Filon dokazuje biblijsko porijeklo Pitagorine mistike brojeva,
izvodedi je iz simbolickog smisla nauke o stvaranju svijeta u Sest dana.
Isto tako simbolicki izvodi Heraklitovo ucenje o jedinstvu suprotnosti
iz reCi Mojsijevih, dok pitagorovski pojam monade i platonsku vr-
hovnu ideju dobrote i ljepote smatra tek slabim odrazom jevrejskog
pojma o jednom bogu. Kod Mojsija nalazi i osnov Zenonove filoso-
fije. — Tako je ,,Mojsije ve¢ prije njih dosegao u filosofiji najvisi
vrhunac pomocu objave.4H

Sve su to to s druge strane elementi Kkoji, eksplificirani na takav
komparativni nacin, ulaze iz helenske filosofije u Filonov pogled na
svijet. Za niz orijentalnih elemenata, koje tu takoder nalazimo izra-
zitije nego kod helenskih filosofa, Filon ne osje¢a potrebu pravdanja
izvodom iz Biblije, tako da tu oskudevamo podacima o njihovom
porijeklu®.

Princip simbolickog tumacenja moZemo smatrati tipiCnim ori-
jentalnim elementom, koji se javlja kod Helena sa stranim uticajima.
Ti uticaji traZze gradansko pravo kroz mitoloSke analogije, dok se u
biti ve¢ vrlo rano poc€inju suprostavljati homerskom pogledu na svijet.
Zato se i Klement vrlo rado poziva na orficku poeziju kao vazan izvor
kasnijih helenskih ,plagijata4} a isto tako na knjige Hermesove, ,,koje
sadrze cijelu filosofiju Egipcanal (VI. 4, 37). U razdoblju koje nas
ovdje zanima, metoda simboliCkog tumacenja postaje osobito vazna
za stoiCare i kini€are3). Buduci da u stoiCkoj nauci nalazimo snaZan
priliv stranih istoCnih elemenata, karakteristicno je upozoriti na ten-
denciju vezivanja stoiCkog panteizma i aristotelovskog teizma kod
Filona3)

Druga je karakteristika veza skeptickih i mistickih motiva u filo-
sofiji helenistickog razdoblja, na Cije detaljnije proucavanje nas na-
vodi ve¢ prikaz Pyrrhonova u€enja u Diogena Laertija u vezi s in-
dijskim utjecajima.

27> Philon, Vita Mosis, 137 M. (Usp. P. Deussen, Allgemeine Geschichte der
Phil., IL Bd., 1. Abt. Die Phil, der Griechen), 3, izd., Leipzig 1921., str. 468. i d.

2 De mundi opificio, 2 M.

29 Usp. E. Zeller, o. c.,111. dio, 2. polovica, str. 429. — Filon se na viSe mjesta
poziva na iranske Magijce i indijske gimnosofitse, kao na pr. u svojim izvodima o
idealu mudracu. (V. poblize o tome kod Zellera, id. 390.).

ﬁ V. o tome Th. Gomperz, Griechische Denker, I1. (4. izd. Berlin 1925.) str
114.

31) Zeller, 111, 2, str. 409.



Komparativnofilosofski motivi u 3Cilimimaac K. Aleksandrijskog 135

.okepsa je pretpostavka mistike kod Filona kao i kod drugih.
Tko hoce spoznati boga, mora napustiti sam sebe, mora postati bog“8).

Krajnji je cilj ovakvog traZzenja prolaza izmedu helenskinh mi-
saonih mogucnosti, da se istakne suprotnost intuitivne spoznaje i
racionalne nespoznatljivosti vrhovne istine, do koje vode samo putevi
istoCnjacke asketske filosofije prosvijetljenja. Sve ¢emo te elemente
razraditi opSirnije kod Klementa. Filon je, medutim, prvi koji ,traZi
da krajnji cilj ljudske teZnje bude intuicija boZanstva“ i nastoji da
»hadide svako posredniStvo, svako svijesno misljenje i sve pojmove“3®.
Time njegov orijentalizam izlazi iz okvira jevrejskog shvacanja o objavi.

KLEMENTOV EKLEKTICIZAM

Klement spada u doba kad eklekticizam dominira upravo kod njemu
najblizih gnostika i neopitagorovaca. Razlog je tome stalno jaCanje
prodora orijentalnih elemenata u helenisticku filosofiju poslije Aleksandra
Velikog. Po naslovu i namjeni djela kao i po definiciji filosofije Cilimi
odgovaraju svojoj eklektickoj sredini.

»Filosofijom nazivamo neosporne stavove u izlaganju svake poje-
dine Skole, Ciji se izbor istodobno uskladjuje s primjerenim Zivotom*
(VI. 7,54).

»,NaSe misaono blago treba da bude raznoliko obradjeno, kao $to
kaZze i sam naslov.. ., da Cesto prelazi s jednog predmeta na drugi,
a veza medju rije€ima dobiva drugo znaCenje nego $to je njima otvoreno
izreCeno. Heraklit je rekao: Trazioci zlata prekopaju mnogo zemlje,
a nadju malo“ (IV. 24).

,»Moji Cilimi ne teZe ni za odredjenim redoslijedom ni za odredjenim
nafinom izraZzavanja. U pogledu stila oni namjerno ne ¢e da budu
kiceni na helenski naCin, a nauka je namjerno razasuta potajno bez
prave jasnoce“. (VII. 18, 111). )

»Sluzeéi se u€enim oblikom, Cilimi hotimice prikrivaju sjeme
gnostike*. (I. 3, 20).

Stil i duhovna atmosfera djela protkani su nizom orijentalnih
predodzbi, u kojima se Cesto mogu identificirati i bitni sadrZajni ele-
menti stranih nauka.

U tom se smislu i teorija o helenskim ,,plagijatima“ svodi na pri-
govor, da su Heleni anticipirali filosofsko obrazlaganje istina objav-
ljene nauke, ma da im se priznaje da su djelomi¢no do njih i sami dosli,
te da su profanirali tajnost nauke, koja je kod Zidova kao i kod drugih
naroda, a Cesto i kod samih Helena (orfika, pitagorovaoa i drugih koje
Klement poStuje), priopéivana samo dovoljno spremnim i posvecenima,
dok inace treba da ostane uvijena u simboliku mitosa.

»Sve ono Sto moZe da prosija samo kroz opnu prikazuje nam
zbilju vecu i dostojanstveniju, kao plodovi koji prosijevaju kroz vodu
i likovi koji sjaju kroz veo, pa im se tako pridaje i odredeni nuz-smisao.2

P 1d. 459.
3 1d. 470.



136 C. Veljagi¢

Jasno osvjetljenje sa svih strana razotkriva sve, a k tome pridolazi
okolnost da se o€itost moZe promatrati samo u jednom smislu. U onome
Sto je izrazeno na uvijen nacin dozvoljeno je shvatiti mnogostrukost
smisla, pa to i C¢inimo. Tako neiskusan i nepoucen luta, dok gnostik
shvaca“. (V. 9, 57).

Orijentalna slikovitost nije samo stilska akcidentalnost na mje-
stima ove vrste kod Klementa i njemu srodnih pisaca. Zato ¢emo poci
od analize osnovnih elemenata te vrste.

ELEMENTI ORIJENTALNE SLIKOVITOSTI

U nauci danas vise nema ozbiljne sumnje o tome da medju istocnim
utjecajima na helenskufilosofiju jedino iranski mogu imati bitnu vaznost.
Spomenuli smo da je u ranom razdoblju (kod Herodota) isticanje

"egipatskog porijekla osnovnih elemenata helenske kulture dobrim
dijelom posljedica neprovjerenih, politickim interesom iskrivljenih
podataka. Pouzdano je da su Heleni od Egip¢ana preuzeli matematsku
nauku, a s tim u vezi i njenu astrolodku primjenu. U tom je pogledu
egipatski utjecaj ocevidan osobito kod Pitagore. No, ve¢ se u kasnijim
antickim vremenima javlja sumnja o kompilatorskom porijeklu egi-
patske nauke i teznja da se pravi izvori traze dalje na Istoku. Danas se
redovno pretpostavlja da je starovjekovna astronomija i njen astro-
loski fatalizam, kao osnhov prvog apstraktnog pojma o zakonitosti
svjetskog zbivanja, kaldejskog porijekla. Astrologija se je prosirila iz
Babilona na sve strane, vjerojatno i u Indiju kao i u Egipat i Iran, a
posredno i u Heladu. lzvorna iranska misao bila je, medutim, drugog
porijekla, kako se moze zakljuciti iz najstarijih gathd koje se pripisuju
Zarathustri i onih koje se smatraju starijim od njega. Ona je bila isto-
rodna s prvim apstraktnim predodZzbama mudrosti indijskih Veda. Ta
je misao dosegla svoj prvi vrhunac apstrakcije i individualnog izrazaja
kod Zarathustre, prije kaldejskih utjecaja na mazdaizam i zervanizam
mlade Aveste3). Ne poriCuci egipatske i asirske utjecaje na Pitagoru,
E(Ieme;]t ga naziva ,sljedbenikom persijskog Magijaca Zoroastra“.
1.1,70).

Za proucavanje gnosticizma i Klementova mjesta u njemu vaZzan
je problem iranskih utjecaja na nauku jevrejskih proroka u doba babi-
lonskog suZanjstva i kasnijih jevrejskih odnosa s Persijskim carstvom.
Za gnosticizam je uopce karakteristicno negiranje polaznih biblijskih
izvora, natrunjenih starozavjethom svirepoS¢u, od kojih se gnostici
odvracaju prema Cistijim iranskim vrelima monoteizma. Za Klementov
dublji odnos prema bastini Starog zavjeta vazna je u prvom redu nauka
»~dvanaest proroka“, koji su ,,u drugoj godini vlade Darija, sina Hista-
spova... u prvoj godini 48. olimpijade bili proroci, pa su stariji od
Pitagore... i od Thaleta“ (I. 2, 129). Tada su, za vladavine Darija I,
Jevreji pusteni iz suZanjstva, a njihovi odnosi s persijskom kulturom

3) Za problematiku tih utjecaja usp. Pétrement, 0. c. 326. i R. Reitzenstein
— H- H. Schaeder, Studien zum antiken Synkretismus, Warburg 1926.



Komparativnofilosofski motivi u ,,Cilimimac K. Aleksandrijskog 137

bili su nesumnjivo najtjesnji. lako je to ve¢ bilo doba dekadencije
iskonske ZarathuStrine misli, smatra se da se je pod iranskim uticajem
razvio pojam Jehove od boZanstva neba do apstraktne transcendencije,
daje popularizirana mazdaistiCka vjera u posredno stvaranje putem ,,sve-
toga duha“ (spanta-manyu) i njegovih ,,besmrtnih vrlina* (amdSa-spanta)
bila osnov zidovske vjere u bozanske hipostaze (andeoski korovi), te da
su tada Jevreji preuzeli konacno i iranski pojam ,,spasitelja* (saosyantf9.

Izvornu nauku iranskih gatha, koje su uglavnom izraz Zarathu-
Strine misli, teSko je jasno rekonstruirati. Zadovoljiéemo se da navedemo
jedan od pokuSaja rezimiranja njenih osnovnih obiljezja:

,»Postoji jedan bog, a to je Ahura Mazda ... Duhovnost (manan-
ha-) se razlikuje od tjelesnosti @stvant-). Svuda nalazimo trihotomiju
misli, rijeCi i djela ... Dobro se suprotstavlja zlu, a iz toga proizlazi
razliCitost retribucije poslije smrti“. Tome se joS mogu dodati dva vazna
obiljezja: ,,Zlo je vezano za laZ, a osim toga se mozda po prviput na
svijetu pojavljuje misao o svrietku svijeta“3d.

Nije teSko shvatiti kako se daljom razradom i popularizacijom ovih
ideja razvija nerazrjeSiva isprepletenost monistickinh i dualisti¢kih
elemenata, karakteristi¢na za antic¢ku filosofiju uopée, jednako helensku
kao i istocnu. — Za tezu, da predzoroastrovski monistiki motivi u
iranskoj misli nisu mladi ni slabije ukorijenjeni nego dualizam dobra
i zla, koji polazi od Zarathustrine reforme, govori u prvom redu poznato
i dovoljno prouceno prvobitno jedinstvo indoiranske zajednice.

Mi ¢emo za potrebe naSe teme iz ovih sloZenih povjesnih okolnosti
izvu¢i samo jedan metodoloSki zakljucak: Za komparativho prouca-
vanje monisti¢kih elemenata u istonim utjecajima na anticku filosofiju
koristicemo €eSCe puta najstarije indijske izvore zbog toga, jer su bolje
saCuvani i eksplicitniji od zapadnoazijskih. Tako ¢e samt uporedbe tek-
sktova pokazati koliko je opravdana tvrdnja da je ,,0sobitost, po kojoj
se Indija istiCe pred ostalim poznatim svijetom, u snazi kojom dalje
Zivi njeno neposredno naslijedje iz daleke proslosti*, ipak ¢emo indijske
paralele zbog udaljenosti izvora nacelno shvacdati kao idealne analogije
medju ekstremnim oblicima istone i zapadne misli. S obzirom da je
idealnost i fragmentarnost takvih analogija u modernoj filosofiji i suvise
isticana, nastojat ¢emo da Sto viSe koristimo, barem u elementarnim
stavovima, primjere gdje mozemo jasno sagledati vezu triju Clanova:
indijskog, iranskog (ili egipatskog) i grckog®). U okviru ove radnje

3 Usp. O. G. v. Wesendonk, Das Weltbild der Iranicr> Minchen 1933., st.
172—182.

¥ A. Meillet, Trois conférences sur les Gatha (u Annales du Musée Guimet),
Paris 1925., str. 53. — Pétrement, o. c. 317.

3) Indija je u Klementovo doba poznata helenskom svijetu po ustaljenim
uzajamnim vezama, 0 kojima imamo mnoga svjedoCanstva. Glavni je knjizevni izvor
znanja u to doba jo$ uvijek Megasthenovo djelo Indika (oko 300. pr. n. e.)* koje
nam je sacuvano samo po brojnim fragmentima, a njime se koristi i Klement (I.
15, 72), koji se na viSe mjesta izrazava povoljno o indijskim gimnosofistima, brah-
maninai buddhistima, a citira ih i prema Aleksandru Polihistoru (I11. 7,60), prema
(stoiku) Zenonu (1. 20, 125) i prema raznim drugim izvorima iz vremena Alek-
sandra Velikog (vidi osobito VI. 4, 38).



138 ¢. Veljati¢

moci ¢emo taj kriterij primijeniti jedino na nekoliko sugestivnih slu-
Cajeva. Najplodnije podrucje za komparativne studije ove vrste otvara
nam orfiCka kozmogonija i mistika. Na tom podrucju i Klement traZi
posledniji izvor helenskih filosofskih ideja, koje komparativno razra-
djuje (osobito u V. knjizi ,,Cilima“)- Njegova se komparativna filosofija
osnhiva svojom grékom paralelom na linji Orfej-Pitagora-Heraklit-Platon.
Ovdje nam, medjutim, prostor ne dopusta da zademo dublje u podrucje
komparativne mitologije. PokuSat ¢emo jedino na primjeru orfickog

uCenja da ilustriramo najprije u opcenitijim crtama izneseni metodo-
lodki stav.

Klement voli isticati da se Pitagora preko Ferekida neposredno
povezuje s orfickim uenjem. Prema Klementovim izvorima Pitagora je
i neke vlastite tvorevine pripisivao Orfeju (1. 21, 131). Zbog komplek-
snosti izvora, navest ¢emo ovdje nekoliko osnovnih kozmogonijskih
orfickih pojmova svojim rijecima.

Na iskonskom mjestu, gdje se u Hezioda nalazi haos, orfici pret-
postavljaju tamu i no¢. U tami nastaje klica svijeta, koja se materijalizira
kao jaje u tekucini. Ta zlatna ili srebrna klica ilijaje razvija se i raspaljuje
Zarom stvaralacke teZznje duha koji se identificira sa stvaralackim aktom
i u njemu konacno zabljesne kao svjetlost logosa, rijeci ili misli koja se
utjelovljuje. 1z tog jedinstvenog i sveobuhvatnog akta, u kojem se iden-
tificira duh i njegova emanacija, proizlazi hijerarhija bogova, zemaljskih
elemenata i svih bi¢a, a iskonski panteizam nalazi svoju prirodnu vezu
s politeizmom. Evo kako su ti elementi izraZeni u nekoliko primjera
egipatske, indijske i helenske teogonije i kozmogonije:

Slika iz egipatske kozmogonije

,,U pocetku nije bilo ni neba ni zemlje.

Okruzeno gustom tamom, Sve jeispunjalo
beskrajnu pratekucinu,

koja je u svom okrilju skrivala muske
i Zenske klice kao pocetak buduceg svijeta.
Bozanski iskonski duh, nerazdvojiv od
tvari pratekucine,

osjetio je teZznju za stvaralackim djelom
a njegova je rije€ probudila svijet u Zivot...

Prvo je stvaralacko djelo pocelo obliko-

vanjem jajeta iz pratekucine.

Iz njega se je ispoljila svjetlost dana,

neposredni uzrok zivota u podrucju
zemaljskog svijeta“.

3 Prema Gomperzu, o. c., |

Slike iz indijske kozmogonije
(Rig-veda, X, 129)

»Ni bitka ni nebitka nije bilo tada
ni zratnog prostora ni neba nad njim.
Sto je prolazilo sad tuda sad tamo?

U Cijem okrilju i gdje?

Sto bjeSe to beskrajno bezdno voda?—
U pocetku bjeSe tama zavita u tamu
i svemu je bio nespoznatljiv tok.
Zivotom moéno, uvito u prazninu,
Jedno se porodi snagom Zarke teZnje.
Ljubavna ¢eznja obuze ga prvo,

ato je bio zametak prve misli“........

(Rig-veda, X, 121)

.U pocetku postade zlatno jaje...

A kad su naidle velike vode,

pa Sveobuhvatno primile kao Klicu,
stvaraju¢ Oganj, iz tog je nastao on,
jedini Zivotni duh bogova ... “

178.



Komparativnofilosofski motivi u ,,Cilimimac K. Aleksandrijskog 139

U fragmentima orficke teogonije3®) (Brihadaranyaka-upanisad, /,1,1)

nalazimo opis Zeusa, gdje se nebo naziva ,,Zora je glava Zrtzvenog konja,
njegovom glavom, mjesec i zvijezde o€ima,  sunce oko, vjetar dah ...

eter uhom4)), Nebesa su mu ledja, podneblje mu je

zrak grudima, zemlja tielom, trbuh, zemlja kopito ...

a podzemni svijet nogom. dani i no¢i podnozje, zvijezde okosnica
. pitd.

EshiU  Kceri sunca“ (Rig-veda, F, 3)

»Zeus je nebo, Zeus je zemlja, ,-Ognju, ti si Varuna kad se radas,

Zeus je uzduh, Zeus je sve, ti si Mitra kad te raspale.

pa i ono $to ima vise od toga«. U tebi, koji si sin snage,

sadrzani su svi bogovi.
Ti si Indra za smrtnika koji ti sluzi«4).

1z ove opce orficke perspektive otvara nam se pogled na kompara-
tivne vrijednosti elemenata, kojima Klemcnt izraZzava svoj vlastiti stav
i kritiku nauka onih helenskih filosofa koji ga najvise zanimaju.

Rijec istine dolazi u dusu kao ,,duhovno sjeme* (I, 1, 1). U gno-
stickoj duSi“ ono se liSava ,,materijalne ljuske*, postaje slobodno od
»histetnosti tijela i svih afekata koji nastaju iz praznih i laznih pretpo-
stavki“. Tada spoznaja postaje ,,jelo i pi¢e boZanskog logosau (V. 10, 66).
lako je ,,duSama potrebna svojstvena hrana“, one ne teze sve za istim
pasSnjacima. ,,Ima ih koje rastu spoznajom i znanje* (u gnostiCkom
intuitivnom smislu), a ima i takvih ,kojima je paSnjak helenska filo-
sofija, od koje se kao ni od oraha ne moZe sve pojesti“ I. 1,7).

Razlikovanje paSnjaka, zapretanje sjemena mudrosti, koje treba
dugotrajno j sporo da Klija u dusi, polazne su misli Klementove u
I. knjizi ,,Cilima“.

Usporedba mudrosti sa klijanjem sjemena, Ciji je izvor logos sper-
matikos dobro je poznata iz stoicke filosofije. Za nas je nesumnjivo
njeno porijeklo sa Istoka, u vezi sa svim ostalim komponentama koje
smo upravo naveli. Predodzba ,,pasSnjaka“ vezana je za Indoirance sa
slikom goveda (sansk. go-cara, paSnjak za goveda). Govedo je simbol
duSe, koja ve¢ u ZarathuStrinim himnama vapi: ,,Pribavite mi dobre
pasnjake“d). — U indijskoj filosofskoj terminologiji gocara je naziv
za posrucja predmetnosti uopcée, a za pojedine vrste osjetnih podrucja
posebno. Postepeni nastanak fizickih elemenata vezan je u ranim upa-
niSadama o predodzbu hrane i paSnjaka. Klementova monas, koja prema
njegovoj vlastitoj interpretaciji odgovara Pitagorinoj jedinici kao oznaci

¥ Prema Zelleru, o. c.. I., 1, str. 66.

4) Eter je element sluha i u najstarijoj indijskoj nauci o elementima, a i u reli-
giji, gdje se smatra nosiocem vjecno prisutne i nestvorene rijeci Veda, slicno Logosu
i,,rijeCi koja je postala tijelom*.

4l) Oganj, Zeusov element je boZanstvo Agni kod Indijaca, a Indra je perso-
nificirani Gromovnik. Varuna se u ranom vedskom razdoblju redovno smatra naj-
starijim bozanstvom. On je Uranos. — Karakteristicno je za razliku ovih dvaju
citata s panteisticCkom tendencijom ,da su indijska bozanstva manje personificirana
od helenskih i da su uvijek shvacena kao jedinstvo sa mnostvom likova (henoterizam).

£ Yasna329. 1.



140 C. Veljagi¢

inteligibilnosti, nasuprot broju Sest koji oznaCava pluralitet ,senzi-
bilnostid (1. 14, 93), nalazi paralelu u ,,Chandogya-upaniSadi* :

,»Bitak je u poCetku bio ono jedno bez dvojstva. Tad zaZeli: Da mi
je postati mnostvo, da mi se je umnoZiti. — Tad iz njega probukti
vatra... izvrijs voda. .. proklija hrana... Ono boZanstvo zaZeli:
Da ja unidem u ova tri boZanstva kroz ovo Zivotno svojstvo (&trnan),
pa da razvijem ime i lik! Da ucinim svako od tih triju trostrukim .. ,“4.

Ovoj shemi razvoja elemenata prema principima brojacanih odnosa,
gdje se iz ,,jednoga bez dvojstva“ razvija troclanost, koja se grana dalje
u parovima (,,ime i lik4+—nama-rupa su u svim indijskim Skolama osnhov
razlike subjektivnih i objektivnih nizova, ili ,materije i formei u
Avristotelovu smislu) — kod Klementa odgovara jedna mnogo izrazi-
tija iranska verzija iste strukture ,,iz nekog apokrifnog spisaZ4 na koji
se pozivaju ,ucenici Prodika, koji e lazno nazivaju gnosticima# a
tvrde da njihova Skola posjeduje Zarathustrine spise (1. 15, 69):

»Sve je to bilo jedno, a kad se njegovom jedinstvu nije svidjela
samoca, tada je iz njegova daha proizisla DuSa. Opéeci s njom, tvo-
rac je stvorio Ljubimca. Tada je iz njega ponovo proizasao dah, a
opceci s njim stvorio je Moci, koje nije moguée ni Cuti ni vidjeti4l
(11, 4, 29). — Klement tumacenje ove misli kod savremenih heretika
smatra nemoralnim iskrivljenjem osnovne istine, koju su moZzda
pro€itali u drugim spisima, ali su je ,krivo shvatili4t— na seksualnoj
osnovi. Nema sumnje da je ,,DuSa4lu gornjem citatu spanta-manyu
Zarathustrinog Ahura-mazde, da je ,,Ljubimac4 vohu-mano ili ,,dobra
misao4 vrhovna od Sest ,besmrtnih vrlina4t (amdSa-spanta), medu
kojima Moc¢ (kh3athra) ima posebno mjesto kao njihovo najizrazitije
zajgeclini(:ko svojstvo ,carstva boZjegadl ili ,paSnjaka4t u pregnatnom
smislu.

»~Sjemedt(sansk. bija) identificira se sa svim Sto je iskonski uzrok
ili princip u fizickom smislu, a jo§ viSe u teorijama svijesti, gdje se
pojmom ,klice4t konaéno tumace i pojave pamcenja i ,podsvijesti4t
u modernom smislu rijeCi4). Pojmom ,,sjemenad i njegove ,.eksplo-
zivne Cahure4t (sphota) tumaci se i razumijevanje rijeCi uopée (u se-
mantickoj metafizici indijskog gramatiara Paninija, savremenika
prvih helenskih filosofa,) a posebno vjecne rijeCi Veda, koja je u svom
zaCahurenom obliku trajno prisutna u eteru (&kasa), pa taj element
ve¢ zbog toga Sto je nosilac logosa postaje prvim praelementom.

Slika ,,plodova koji prosijevaju kroz vodu i likova koji sjaju kroz
veod krijuéi u sebi mnogostruki i potencirani smisao, potse¢a nas na
indijsku teoriju o mayi kao magicnoj snazi bogova. U smislu ,,opne4t
ili. ,ljusked (sansk. koSa) znanja, ove predodzbe mnogo izrazitije
odgovaraju odredenim teorijama materije u indijskoj filosofiji, prema
kojima materija i nije niSta drugo nego (karmicki) kauzalitet supstan-
cijaliziran u proizvod metafizickog ,,neznanja4!(avidya). Isto¢na filo-

4 Chéandogya-upanisad, V. 3, 1—b5.
4) V. o tome moju Filosofiju istoCnih naroda, 1. knj., str. 202 i 109 (bilj. 52).



Komparativnofilosofski motivi u 3Cilimimac K. Aleksandrijskog 141

sofija, kako kod ZarathuStre tako i u vedskim himnama i upani-

Sadama, polazi od sumnje i neznanja kao Sto grcki prvi filosofi polaze
od elemenata znanja o bicu stvari.

MNOGOSTRUKOST SMISLA

»,Mnogostrukost smisla“ kao ishodiSna koncepcija Klementove
filosofije ostat ¢e do kraja ,,Cilima“ osnova za razumijevanje svih vaznih
elemenata koji nas odvje zanimaju. Jasno je na prvi pogled da je ova
koncepcija izvorno isto toliko nezavisna od stavova helenske ,,prve
filosofije“ kao i od jevrejskog religioznog dogmatizma. Ona je i u
osnovi i u razradi bitno indoiranska, pa kao takva vrSi tradicionalnu
interpretativnu funkciju, svojstvenu u to doba osobito iranskim teo-
lozima, koji vaZe kao toliki znalci teoloSkih spisa istocnih i zapadnih
vjera i naroda, da se u sporovima medu sektama redovno pojavljuju
kao medunarodni arbitri. Krajem stare ere, i kasnije, za vladavine
Sasanida, persijske prevodilacke Skole prevode jednako indijske kao
i helenske tekstove. Klement s jedne strane preuzima argumente nasli-
jedene jevrejske kritike prema helenskoj filosofiji, a s druge, kako smo
ranije naglasili, odvaja se u duhu svog gnostickog vremena i od apso-
lutnog autoriteta starozavjetnih izvora.

,,Kao §to se u studenac voda stjeCe sa svih strana,
tako isto iz svih Veda brahman crpe svoja znanja.“

Ovim je rijeCima u Bhagavad-giti (I, 46) izrazeno drevno indijsko
shvacanje po kojem je dobila ime ,Brahmana o stotinu puteva“, a
koju izrazava i Cuvena Buddhina slika o ,velikom oceanu“, u kojem
sve rijeke kona¢no gube svoje ,,ime i lik". — Klement taj stav zadrZava
uz slijedecu modifikaciju:

,Postoji, dakle, samo jedan put istine, ali se u njega stjeCu kao
u vjecnu struju pritoke sa raznih strana“ (I, 5, 29).

»Tako je barbarska kao i helenska filosofija raskomadala vjecnu
istinu ... Ali, tko ponovo sloZi razdvojene dijelove i sjedini savrSeni
Logos, taj ¢e doista gledati istinu bez opasnosti (I. 13, 57).

»Ako filosofija barem iz daleka doprinese nalaZenju istine, time
Sto se s raznih glediSta usmjeruje prema naSoj spoznaji koja je istini
najbliza, onda ¢e koristiti onome ko nastoji da logiCkim putem dopre
do gnostike* (I. 20, 98).

»Helenska je filosofija ... u odredenom smislu elementarna kao
priprema za istinu“ (VI. 8, 62).

Ovakvo perspektivistiCko stanoviste, prema kojem se zbog ira-
cionalnosti istine i najsavrSenija spoznaja moze samo pribliZiti istini,
odreduje bitno drukcije nego u Evropi odnose medu pojedinim filo-
sofskim Skolama u Indiji, koje se zbog toga i nazivaju darSana ili ,,gle-
dista“, a medusobno se upotpunjavaju u hijerarhijsku cjelinu. 1 naj-
visi sistem, kojim se redovno smatra vedanta, takoder je samo jedno
»glediste”, kao Sto je kod Klementa ,,naSa spoznaja istini najbliza“.



142 C. Veljagi¢

Vidjet ¢emo i dalje kako Klementova komparativna filosofija proistice
iz bitne pretpostavke o relativizaciji glediSta raznorodnih po povi-
jesnom porijeklu.

Indoiranski elementi osjecaju se ne samo u strukturi Klementovog
shvaéanja istine nego i u njegovoj sposobnosti da vrsi posrednicku
funkciju. U ovom smislu iranski diferencijalni elementi neophodno
dolaze do jaCeg izraZzaja nego indijrka metafizika integriteta. Na sta-
roiranski avestiCki misaoni svijet, na osjenCanja njegovog inteligi-
bilnog dualizma, podsjeéa nas osobito Klementova distinkcija mu-
drosti i uma, te modalnih oblika njihove ,prilagodljivosti* (avest. ara-
mati) u spoznaji.

,»Filosofi definiraju znanje kao stav koji um ne moze pokolebati“
(n. 2, 9.

Jo§ izrazitije nego kod stoika filosofija ima prvenstveno zadatak
da bude ljekar pokolebanog uma.

»Mi smatramo da je spoznaja nesto drugo nego mudrost koja se
stie ucenjem. Ukoliko je nesto spoznaja, utoliko je svakako i mudrost,
no ukoliko je neSto mudrost, ono nije neophodno i spoznaja. Pojam
mudrosti ispoljava se jedino u bivstvu izrazene rijecCi* (VII. 10, 55).
Isto je tako ,,mudrost uvid, ali svaki uvid nije mudrost* (lI. 5, 24).

Mudrost je prema tome sveobuhvatna kao vedantinski Citman.
Ona je u joS eksplicitnijem smislu veli¢ina koja odgovara Zarathu-
Strinom spanta-manyu, mudrom duhu, ili logosu. Spoznaja ostaje ne-
minovno u podrucju parcijalnosti, a isto tako i uvid, ukoliko ne ostva-
ruje identifikaciju spoznajnog subjekta s logosom kao objektivnim
duhom. | ta panteistiCka misao o identifikaciji atmana i brahmana
pojavljuje se neminovno iako suzdrZljivo — zbog nepodudarnosti sa
granicama jevrejske monoteisticke dogmatike — kod Klementa uspo-
redno s predodZzbom o vjecnom sticanju pritoka u jedinstvenu struju
mudrosti.

KRITIKA STOICIZMA

Kao krd¢anski gnostik Klement se Cesto ograduje na drastican
nacin upravo od stavova koji su mu povijesno i bivstveno najblizi.
Tu uz nekrSéanske i ,lazne* krs¢anske gnostike (kao Sto su sljedbe-
nici Valentina, Basilida i Markiona) spadaju u prvom redu stoici.
Njima pripisuje u dobro da imaju od Zenona tajnu nauku i da su pre-
uzeli neke kozmogonijske stavove od Heraklita. StoiCkom panteizmu
prigovara naturalizam jednako u ontoloSkom kao i u etickom smislu.f

4i) Klementovo ranije djelo Paidagogos bilo je toliko ,,proZeto stoicizmomec
da su neki noviji istrazivaci posumnjali u njegovu autenti¢nost (usp. J. Munck, o.
c. 31). — Rivalstva ove vrste medu srodnim Skolama tipi¢na su za ovo doba* kad su
strani utjecaji na prezivjele sisteme evropske filosofije najjaci. Kod Lukijana, Filo-
strata i Heliodora nailazimo na karakteristi¢ne primjere” gdje neopitagorovci i neo-
platonovci prigovore ove vrste protiv kinika potkrepljuju tvrdnjom da su Kinicima
uzor etiopski gimnosofisti, koji su tek degenerirani predstavnici prave mudrosti,
indijskih gimnosofista, koje suprotne Skole uzimaju sebi za uzor.



Komparativnofilosofski motivi u ,,Cilimima“ K. Aleksandrijskog 143

»Stoicari su ucili da treba Zivjeti prema prirodi, a pri tome su na
nedopusten nacin ime boZije promijenili u ime prirode, jer se priroda
proteZze i na raslinje, usjeve, stabla i kamenje* (1. 19, 101)

»Mi ne smatramo, kao bezboZni stoicari, da je ljudska vrlina jed-
naka boZjoj*“. To naravno ne znaci, ,da ne trebamo postati savrseni,
kako bog to od nas trazi“ (VII. 14, 88).

Ipak i ,stoiCari kazu, da je bog po svom bicu tijelo i duh, kao Sto
je i duSa. Sve ¢eS$ to naci takoder i u Svetom Pismu. .. Oni smatraju,

da bog prozimlje cijeli bitak, a mi ga nazivamo stvaraocem, i to stva-
raocem po logosu® (V. 14, 89).

Takoder, ,stoiCari kaZzu, da se obrat ka boZanskim stvarima do-
gada preobrazbom, tako da se duSa preobraZzava u mudrost” (V. 6, 28).

S Klementova stanoviSta ,,gnostik postaje bogom* po logosu,
identificirajuci se s njime (IV. 23, 149) ... ,,S pravom kaZe i Platon
da ¢e onaj tko moZe prozrijeti ideje Zivjeti medu ljudima kao bog. Duh
(vouc) je podrucje ideja, duh je bog* (IV. 25, 155).

U osnovi, razlika izmedu Klementa i stoiCara svodi se na to da
Klement stav o identitetu duha i prirode mijenja u stav identificiranja
duha s prirodom u emanacionistickom smislu, iako su te pretpostavke
jo$ vrlo implicitne i ne odgovaraju toliko kasnijoj Plotinovoj teoriji
emanacije, koliko iranskoj metafizici svjetlosti i iz nje izvedenoj teoriji
manifestacije. Za razliku od stoiCara Klement ideju bitka kao apso-
lutnog identiteta zamjenjuje idejom bivanja identiteta. S obzirom na
spornost modernih shvacanja o neoplatonskom emanacionizmu uopcey
kao i s obzirom na krs¢anske specificnosti Klementove filosofije, na
koje ¢emo kasnije upozoriti kao na diferencijalne momente od osnovne
vaznosti, ukazat éemo ovdje na neke pretpostavke njegova meta-
fiziCkog izvoda posebno:

1 Sa sveobuhvatnim duhom (logos, Zarathustrin spanta-many),
identificira se umni duh Covjeka kao parcijalne egzistencije (nus, vohu-
mano kao prva od ,besmrtnih vrlina“, Ciji je spanta.manyu nosilac).
Kao kod avestickih i neoplatonskih hipostaza i ovdje je ,boZanski
i kraljevski logos (prvobitna) slika boZja, a ljudski um je paslika te
slike* (V. 14, 94).

2. Od umnog duha (nus) bitno se razlikuje Covjekova dusa
uma, avest. vyana, sansk. prana), koja spada u podrucje materijalne
prirode. Ona je ,tjelesni duh, kroz koji Covjek osjeca, tezi, uZiva, ljuti
se, hrani se i raste” (VI. 16, 136). — Pneumaticna se dusa ,,izgraduje
po uzoru urodenog joj umnog duha. U radionici prirode ne oblikuje
se bezoblican i bezli€an Covjek. Tu se nastanak Covjeka usavrSava
na tajnovit nacin, tako da mu je i bice i umjece zajednicko s prirodom.
A kao pojedinac, Covjek svoju svojstvenost dobiva po otisku, Koji
mu je u duSi nastao od onoga Sto je izabrao* (IV. 23, 150).

Ovdje je karakteristicno ispoljen odnos prema kaldejskom astro-
loSkom fatalizmu, koji je u to doba preplavio zapadni svijet, a ve€ je

%) Usp. Zeller, o. c., Ill. 2, str. 551 id.



144 C. VeljaCi¢

u vrijeme persijskog osvajanja Babilonije utjecao na nauku iranskih
Magijaca u Maloj Aziji i okolnim podrucjima, kao 5to se je na drugoj
strani utjecaj iste te astroloSke religije rano osjetio i u Indiji. Razli-
¢riost krs¢anskog stava u gnosticizmu se idealno priblizuje starim
indoiranskim shvacanjima o moralnom determinizmi i putovima oslo-
bodenja.4)

TeSko bi se moglo indijsko shvatanje o karmanu kao principu
moralne uzro€nosti u svijetu i 0o materiji proizvedenoj procesom kar-
miCke djelatnosti prilagoditi na adekvatniji nalin pretpostavkama i
izraZzajnim mogucnostima iranskog etickog dualizma u pogledu slo-
bodnog opredjeljenja volje prema logosu u dobrom ili zlom smislu,
nego Sto je to ovdje izreceno.

3 Po nuzdi tog determinizma umni se duh ne samo utjelovljuje
nego i supstancijalizira: ,,MiSljenje se naime vjezbom proSiruje u po-
stojano misljenje, postojano misljenje neprekidnim refleksom postaje
bi¢e onoga ko spoznaje i ostaje postojano razmisljanje, Ziva supstancija“
(IV. 22, 136). — Misao, mogli bismo reéi, postaje supstancijalna na-
porom ostvarenja u teZnji za svoebuhvatno3¢u, a ne po poziciji posto-
janja, koju joj pridaju jo$ i stoici u duhu ontologizma helenske prve
filosofije.

Shvaéanje da je misljenje supstancijalne prirode nije, uostalom,
u antickom svijetu obiljeZje specificnije za azijsku nego za evropsku
filosofiju. Ta universalna ontoloSka pretpostavka prelazi implicitno
u Srednji vijek, a nalazi dovoljno snazan odjek i kod renesansnih mi-
slilaca. S druge strane, nominalisticki se stavovi u posljednjoj polo-
vici prvog tisuéljea pr. n. e. naglo Sire u indijskoj filosofiji®, iako tu
negiranje supstancijalnosti misaone i opc¢e psihicke materije (siksma-
satira) ne ide dalje od opceg idealistickog stava prema materijalnsoti
objektivnog svijeta. Nominalisticki utjecaji na islamski aristotelizam
nose nesumljive tragove indijskog nihilizma4), dok se skolasticki
problem nominalizma u evropskoj razradi razvija paralelno sa sta-
rijim islamskim i po uzajamnim utjecajema. — Racionalisticki ide-
alizam, koji u ovom pogledu prevladava u modernoj filosofiji, nailazi
na novu kriticku granicu u obnovi iracionalizma krajem 19. i poCetkom
20. st. u teorijama podsvijesti ili u Bergsonovoj teoriji pamcenja.

4 O astroloSkom fatalizmu, koji se Siri kroz iransku magiju, te o misterijskim
kultovima mesijanskih religija (kult iranskog boga Mithre), kakvi se u isto doba
pocinju osjecati i u Indiji, vidi osobito: F. Cumont, Die orientalischen Religionen
im Romischen Heidentum (Leipzig—Berlin 1931., 3. izd.)i J. Bidez — F. Cumont
Les Mages Hellénisés (Paris 1938. )kao i ostala djela ovih autora koja su danas te-
meljna za studij helenistiCke kulture.

4 Usp. u tom pogledu Milindapanha, 11, 1 — djelo buddhisticke knjizevnosti
karakteristicno kao knjizevni spomenik indijskog duhovnog doticaja s Helenima
uskoro nakon Aleksandra Velikog (prijevod u mojoj Filosofiji isto¢nih naroda, I.
knj., str. 270—272).

49 Ovom je problemu posvetio posebnu paznju M. Horten, Indische Stro-
mungen in der islamischen Mystik*, Heidelberg 1928. (Usp. ,,Fil. ist. nar.“, 1l.,
str. 103 i d.).



Komparativnofilosofski motivi u ,,Cilimima* K. Aleksandrijskog 35

[\ GNOSIS =PRA-JNA MV -

A ,Mnogostrukosti smisla®“ kao srediSnjoj koncepciji u formalnom,
komparativhom smislu ove filosoflje odgovaraju u materijalnom po-
gledu ,vjezbe misljenja*, koje putem nepokolebive koncentracije
vode do ostvarenjamisli kao ,Zive supstancije (v. poslednji citat
(3) u prethodnom poglavlju). Taj nas put vod| do sadrzajne biti gno-
sticizma.. *n.

Gnosis, u tom smlslu oCito oznacava ,.znanje“ u sasvim drugom
smislu nego racionalna spoznaja u Klssickoj helenskoj filosofijL Ona
u. svojoj najdubljoj strukturi kao i po definiciji i terminologiji odgovara
meditacionim strukturama, koje u to vrijeme nalazimo najizrazitije
razradene u Indiji, a u Klementa se Cesto javljaju kroz prizmu iranske
metafizike svjetlosti..

U ,indijskoj filosofiji toga vremena, osobito u mahayana bud-
dhizmu, pojmu gnosis odgovara pra-jm kao ,vise“ ili ,potpuno®,
usavrseno, znanje (pm), koje se na svom nhajniZzem stepenu ocCituje
kao boZanska mo¢ (siddhi) magi¢nog ostvarenja u ,,svjetovnoj prirodi
(prakriti), a na. najvisem stepenu dovodi do ,o0slobodenja“ (mukti)
od pojavnosti i prividnosti (maya), do identifikacije sa sveobuhvatnim
duhom (param-atman), koji je negacija pojavne egzistencije uopce i
transcendentna bit bi¢a. Takvo je znanje (gnosis, jha) po svom bivstvu
zorni uvid (vipasyana), postiZe se koncentracijom paZznje, a predstavlja
osnovni strukturni element meditacije (samadhi). U indijskim siste-
mima meditacije (kako buddhisticke tako i yoga) samadhi je najSiri
strukturni termin, koji ukazuje na ucvrsivanje odredenog strukturnog
sklopa (sam-a-dhi= za-jednicki-sklop) ili snagu koncentracije duha,
koja se postize postepenim vjeZbanjem, a omogucuje ,realizaciju
(s&dhand) u gore spomenutim smjerovima, ili Klementovu -,Zivu sup-
stanciju“. Vjezba (siksa) te koncentracije polazi od procis¢avanja
(viSuddhi) afekata, shvaéenih kao zarazna oboljenja (asréva). Resultat
asketskog lijeCenja moze biti potpun i apsolutan, pa dovodi do ,svjet-
losnog uvida“, koji poniStava ,tamu* neznanja (avidya) i razotkriva
njenu iluzornu i kontingentnu prirodu (maya). Nemati snagu kon-
centracije (samadhi) znaci biti slabouman (bala) poput nedozrelog
djeteta. Takvu radikalnost spoznaje, koja se realizira i na moralnom
i na ontiCkom podrucju, izraZava termin nirvana, koji se tumaci kao
»utrnuée® u smislu ,,nestanka goriva“ i ,,hrane* izgaranja, a i asket-
skog. ,,Zara" (tapas)u bprbi protiv Zivotne groznice i Zede (trisna).
W Svi,ti elementi ulaze i u Klementovu problematiku. Njihov struk-
turni poloZaj u gnosticizmu ostaje neizmeijenjen. Kritick ise modifici-
rajud. prilagoduju samo refleksi metafizike svjetlosti, gdje se ti elementi
za njega prociS¢avaju i refraktiraju. Pri tome je vazno ponovno istaci
da se kreCemo u vremenu koje neposredno prethodi na jednoj strani
pojavi Plotinova ucenja, a na drugoj Manijeva (Klementje umro 217. g.,
Plotin se rodio 204., a Mani 215.).

Pokaza¢emo najprije kako sam Klement izraZzava glavne od na-
brojanih analognih elemenata::

10 Ziva Antika



146 C. Veljati¢

,Usudujemo se otvoreno re¢i —jer se na tome temelji gnosticko
uvjerenje — da istinski gnosti¢ar sve zna i sve obuhvaca, a posjeduje
pouzdano shvacanje i 0 onome $to nam nije jasno... jer je uvjeren
da nista nije neshvatljivo sinu bozjem4 (VI. 8, 68).

»,Kad boZanski logos kaZze: 'Ja sam istina onda je logos umu
zorno zahvatljiv. Na pitanje: 'Koga naziva$ pravim filosofima?” —
odgovaram: ,One koji vole da gledaju istinu4 (V. 3, 16).

»GnostiCara i savrSenog treba, dakle, smatrati slobodnim od
svih afekata, jer gnostika uslovljava vjezbu, a vjezba trajno stanje
ili Cvrstu strukturu, takvo stanje opet slobodu od afekata, Sto nije
samo umjerenost u afektima, jer sloboda od afekata ubire plod potpune
iskorijenjenosti strasti4+ (VI. 9, 74). — Uporedimo s time jedan od
najpopularnijih priruénika indijske etike, koja u tom pogledu odgovara
stoi¢kim, a jo$ viSe gnostickim glediStima, Buddhinu ,,Dhammapadu
»Sasjekavsi Sumu i Sikaru, postanite kréevine4t (nirvana, igra rijeCi
srodnog smisla sa nirvana).d)

Gnostic¢ar ,,dakle nije podloZzan nikakvoj strasti ni podstreku,
a u pogledu njegove duse, nije mu potreban nitko drugi4 (VI. 9, 72)
I indijska je meditacija bitno proces redukcije svijesnih stanja i izo-
lacija (viveka), gdje spoznajni autonomizam kulminira u Buddhinim
rijeima: ,,NaSe je Ja (atmari) Cuvar naSeg Ja, a i tko bi drugi mogao
da mu bude Cuvar?“5)

Klement kaZze dalje: ,, Tko nece da iskorijeni psihicki afekt, taj
ubija sam sebedt (VII. 12, 72). Isto tako i ,neznanje naziva smréud
(. 7, 35), a svjetovno znanje, u koje spada i ,logicka umjetnost4t
uvjeravanja, naziva ,boles¢u4t (1. 9, 40). — U istom smislu kaze i,
Buddha: ,,Pomnjivi ne umiru, a nepomnjivi su kao mrtvi4®).

Spomenuli smo ranije Klementovu srodnost sa stoiCarima u po-
gledu shvatanja o neznanju kao bolesti, a o pravoj mudrosti kao li-
jeku. U tom smislu Cesto odobrava stavove stoicara i kini¢ara. Odavno
je stav stoiCara po tome Sto ,,CovjeCanstvo dijele na mudrace i ludake#4
a ne priznaju postepeni prijelaz iz jednog stanja u drugo, nego apso-
lutizam morala identificiraju s apsolutizmom spoznaje — okarakte-
riziran kao , filosofija koja svoj morani ideal oStro suprostavlja pojmo-
vima koji vladaju njenim vremenom# tako da je mogla ,,nastati samo
iz duboke osude postojeéih prilika.48 — U Indiji je nasuprot tome
takvo shvadanje u isto doba klasi¢no, a ne proistice iz kritike drustve-
nih prilika ni iz daleka toliko kao u Heladi, nego prvenstveno iz na-
prijed opisanih pretpostavki meditacijske tehnike i njene realizacije.

Poglavlje o neznalici u filosofskom smislu, shva¢enom kao slabo-
umniku i bolesniku, nalazi se medu prvima u ,,Dhammapadi# On
»Stice znanje na vlastitu propast4 jer je ,razliCit nacin kojim se po-
stize korist od onoga kojim se dostiZe nirvatia®“. Tu nalazimo i sokra-8

9) Dhammapada, 283.
5) Dhammapada, 160.
5) Dhammapada, 21.
5 E. Zeller, o. Colll. I.,str. 255, 261,258.



Komparativnofilosofski motivi u ,,Cilimima* K. Aleksandrijskog 147

tovski motiv: ,,Slaboumnik, koji se smatra slaboumnim, po tome je
mudar, a slaboumnik, koji se smatra mudrim, naziva se s pravom
slaboumnim.“%)

U ovom smislu Klement definira gnosticko ucenje, a na osnovu
njega i shvacanje o prividnosti svijeta: ,,Buduci da je znanost stav koji
se odnosi na znanje, stav iz kojeg nastaje znanje, a znanstveno shvacanje
biva nepokolebivo na osnovu logosa — prema tome je neznanje kole-
biva slika prividnosti, koja se moZe pokolebati na osnovu logosa. Ono,
medutim, Sto se moZe pokolebati nalazi se, kao i ono 5to se po logosu
postize vjezbom, u nadoj vlasti* (ll. 7, 76). — Zato ,,ne smijemo mi-
sliti da je bog uzrok neznanja“ (I. 1, 2).

Tako dolazimo do srediSnjeg orijentalnog problema, koji s gno-
sticizmom i neoplatonizmom postize najvecu vaznost u helenistickoj
filosofiji. To je problem zavisnosti ,kolebive slike prividnosti“ po-
javnog svijeta, Cija je egzistencija u ,vlasti“ naSe spoznaje, od onto-
loSkih pretpsotavki metafizike svjetlosti.

Predodzbu o boZanskom logosu kao ,svjetlosti istine* nalazi
Klement u Bibliji, gdje je joS moZemo shvatiti alegoricki. — Na drugom
ga mjestu interpretacija Pitagorina slikovitog govora vodi nesto dalje
od tipi¢nih predodzbi: ,,MoZda je htio da ukaZe na to, da tamnu osjetnu
predodzbu treba nadstrijeti svjetlos¢u istine” (V. 5, 28). — Jos je kara,
kteristicnija usporedba helenske filosofije s umjetnom svjetloS¢u noci-
dok za onoga tko je ,,dosegao nepristupnu svjetlost logosa® to sunce
»danju nadmasuje sjaj vatre, a cijela je no¢ osvijetljena velikim suncem
inteligibilne svjetlosti* (V. 6, 29).

Ovoj slici odgovara ideal indijskog mudraca u gore opisanom
smislu, izrazen i u popularnim stihovima Bhagavad-Gite:

,»Sto je no¢ za sva stvorenja, to je bdjenje za onoga
tko je sebe ukrotio. Sto je bdjenje za ostale,
no¢ je za mudraca kad je progledao u tiSini* (I1, 69).

,Kao oko za koje postoji smetnja, tako i duSa koju remete pro-
tuprirodne nauke nije sposobna da vidi svjetlost istine* (VII. 16, 99).
A kakav bi razuman razlog jo§ mogla imati da se osvrée na svjetovna
dobra, nakon Sto dosegne, nepristupnu svjetlost? (VI. 9, 75). —
»Stalnom i postojanom bicu boZjem* svojstvena je ,,nepromjenjivost
i bezobli¢nost njegove svjetlosti“®. — ,,Svjetolost istine koja je prava
svjetlost, a ne slika fizicke svjetlosti, ,,bez sjene je i nedeljiva“ (VI.
16, 138). Konacno ,u svom svjetlosnom bic¢u ,,logos seje izlio posvuda“,
pa prozimlje i ,,najsitniju djelatnost Zivota*. (VII. 3, 21).

PITAGORA, HERAKLIT, PLATON

Problem izrazajne neadekvatnosti atributa sveobuhvatnog bitka,
ili ,,nepi:isjupne svjetlosti“, kako ga naziva Klement, postao je kla-8

&) Dammapada, 72, 75, 63.

R 1. 24, 163. — Ideal je gnostickog usavrSavanja ,,postati uspravna svjetlost
sama za sebe, potpuno nepromjenjiva u svakom pogledu* (VII, 10, 37).

10~



148 C. Veljati¢

slicna tema indijske filosofije. Nista manje odlu€na nije bila ni njegova
uloga u islamskoj skolastickoj filosofiji. Na jednom od najkarakte-
ristiCnijih mjesta, gdje Klement obraduje ovu Umu, povezuje se Pla-
tonovo ucenje neposredno za ZarathuStrino, a za tim se Heraklitovo
shvatanje stvari istiCe kao ,najjasnije”:

Platon ,,u desetoj knjizi. Drzave spominje Era, sina Armenijeva,
porijeklom Pamfilijca, koji je Zooraster. Sam je Zoroaster napisao:
Ovo je napisao Zoroaster, sin Arminijev, porijeklom Pamfilijac,
nakon §to je poginuo u ratu. Kad je stigao u Had, doznao je to od
bogova.5 — O tom Zoroastru kaze Platon da je lezao dvanaest dana
na lomaci, a tada je opet oZivjeo; mozda time ukazuje na uskrsnuce,
a mozdai na. drugu nauku, da put duSa k uzdignucu prolazi kroz dva-
naest znakova Zodijaka. On sam kaZe daje put u svijet nastanka jednak...
Necéu da predem ni Empedokla, koji je na prirodoznanstveni nacin shva-
¢ao nastanak svih stvari tako da ¢e jedanput doci do prelaza u bice va-
tre... To misljenje najjasnije izraZzava Heraklit iz Efesa, kad jedan svijet
smatra vjecnim, a drugi prolaznim.. On ipak znade, da ovaj svijet sa
svojim uredenjem nije drugi nego onaj, u odredenoj modalnostL Jasno
pokazuje da poznaje vjeCnost tog svijeta koji odrzava vlastito ustroj-
stvo cjeline svog bica, kad piSe: ,Svjetski poredak koji obuhvaca sve
ove stvari, nije stvorio ni bog ni ¢ovjek, nego je on uvijek bio i bit ¢e
vjeCno Ziva vatra, koja se prema stalnom mjerilu nekad pali, a nekad
gasi“ (V. 14, 103—104).

Tako se ovdje osnovni stavovi metafizike svjetlosti vezuju preko
Zarathustre za bozansko, natprirodno porijeklo.. Ako iz ove arhajske
stilizacije naSeg navoda Zelimo izljustiti bitne podatke, onda, iduci
od kraja prema: poCetku, nalazimo: 1 stav o prirodi elemenata, 2.
stav o ciklickom nastanku i nestanku svjetova na osnovu kozmicke
zakonitosti i 3. stav 0 modalnosti stanja i putu prociSéenja..

Ad 1 — Za Klementa je jasno da Heraklitova ,,Ziva vatra“ nije
isto Sto i fiziCki, pojavni element ,vatra®*. Ova posljednja je samo
»osjetna, slika svete svjetlosti, koja prolazi kroz zemlju, pa se iz nje
opet vraca u nebo* (l. 24, 164) u skladu sa mjerom zakona o nastanku
i nestanku svjetova. — | za Heraklita je ,,nadosjetna svjetlost” za
razliku od ,,vidljivoga*“ Sunce ,,koje nikada ne zalazi“ (Fr. 16), a ,,pe-
riodska vatra“, koja je povod nastanku i nestanku fizickih elemenata
i svjetova, ,vjeCni je bog“ (Fr. 21), dok je ,duSa iskra astralne sup-
stancije* (Fr. 25).

U indijskoj filosofiji, kako smo spomenuli, nauka o Cetiri, odnosno
pet elemenata (peti je ,eter* — &kasa) javlja se vrlo rano, no zbog
razliCite strukture tog ,,atomizma“, na pr. u vaiSeSika Skoli, osobine
se tih elemenata kao njihovi pojavni oblici vezuju prvobitno za svoj-
stva osjetnih organa izrazitije nego za strukturu materije. Zbog toga
je razlikovanje ,Cistih* elemenata od njihovih ,grubih® ili materi-
jalnih formi tu jace izrazeno nego kod Helena, a nauka o elementima
brze i neposrednije prelazi u ucenje o kategorijama.

Ad 2. — Ucenje o svjetskom pozaru, spomenuto u vezi s opisom
zagrobnog Zivota koji -daje Er u Platonovoj DrZavi, poznato je opée-



Komparativnofilosofski motivi u ,,Cilimima* K. Aleksandrijskog 149

nito kao najizrazitijc iransko ucenje koje je prodrlo u svijet helenskih
kozmoloskih predodzbi. — Ucenje o periodskom nastajanju i nesta-
janju svjetova ,,prema stalnoj mjeri“ i ,,neizbjeznoj nuzdi*, koju He-
raklit naziva logosom (Fr. 19, 21), poznato je kod Indijaca jo$ iz vre-
mena najstarijih vedskih himni, vodi porijeklo iz vremena indoiranské
prazajednice. Ta se svemirska zakonitost naziva rita u ,,Rig-vedi*
ili arta (asa, urtom) u ,Avesti*.

Ad 3. — Nauka, da su osjetni elementi pojavni oblici subjek-
tivnih svojstava, ve¢ je u najstarijim indijskim sistemima, osobito u
samkhyi, u uskoj vezi s ucenjem o modalnim oblicima (guna) procesa
manifestacije — evolucije i involucije svjetova, a proces izgaranja
je u krajnjem smislu proces moralnog proCiscenja, kojemu sluzi sve-
koliko kozmicko zbivanje. — Heraklit ,,govori i 0 sudu svijeta i da sve
stvari na njemu postaje po vatri, razlazuci ovako: 'Kormilar svemira
je blijesak’, t. j. on upravlja njime. Pod blijeskom pak razumijeva
vjeCnu vatru. KaZe i to da je ta vatra umom nadarena i da upravlja
svim stvarima. On je naziva oskudicom i sitoS¢u. Oskudica je po njemu
stvaranje svijeta, a sitost svjetski pozar®. 'Jer sve ée, veli on, vatra
kad dode suditi i zahvatiti** (Fr. 63—66). — Prema Klementu i He-
raklit ,poznaje vatreno prociséenje onih koji su zlo zivjeli“. (V. 1, 9).

Heraklitovu izreku o blijesku kao ,,kormilaru svemira“ moZemo
uporediti sa obiljeZjima ,uvidanja brahmana“ u ,,Kena-upaniSadi*:
,;Ovo. je obiljezje toga u odnosu prema bogovima: ,,Kao u bljesku
kad nam sine, ili u tren oka“, a u odnosu na nas same: ono Sto se po-
put misli kre¢e... Tko tu upaniSadu ovako spozna ... taj u beskaj-
nom, nenadmaSivom svemiru nalazi uporiste...“ — Toj spoznaji
najblizi je Indra, bog vatre, jer je on ,prvi uvidio da je to brahman®.
— Ako ovu analogiju analiziramo sa stanovisSta vje¢nog i sveobu-
hvatnog principa brahman, koji je osnov duhovnog ideniteta bivstva
bi¢a, onda nalazimo i kod Heraklita: (a) da je ,,logos vje€an*“ (Fr. 1);
(b) da ,svijet nije stvoren po vremenu, nego po misljenju“ (Aetije
Il 4, 3); (c) panteistiCke stavove: ,,Ako poslusate, ne mene, nego logos,
mudro je priznavati, da je sve jedno* (Fr. 50) — ,,Jer je samo jedno
mudro: priznavati duh, koji upravi sve kroz sve“ (Fr. 41).

Kao Sto ,silazni put u svijet koji nastaje” polazi od pretvaranja
vatrenog praelementa u ostale (Heraklit: ,sve je razmjena za vatru
i vatra za sve, kao roba za zlato i zalto za robu* (Fr. 90)), tako i ,,put
duSa k uzdignuéu* vodi kroz vatreno proc€iS¢enje. Potpuno analognu
teoriju nalazimo u Indiji kod Gjaina, Cije je uCenje u to dobd, u naponu
svog razvitka, rasprostranjeno zajedno s buddhistickim do 0 Persijsko

%) Ovaj nas stav Heraklitov podsjeca na interpretaciju koju Onesikrit, pratilac
Aleksandrov, daje o svom prvom susretu s indijskim mudracetn Kalanom, koji
mu je rekao :,,Jedino su zbog preobiljai raskosi ljudi zapalim neobuzdanost, a Zeus
je, zgrazajuéi se nad tim stanjem, sve unistio i usmjerio Zivot na napor“ — dok je
ranije na svijetu bilo braSno mjesto prasine i tekli su potoci meda i mlijeka. —
Kasnijé su umjérenost i druge vrline dovele svijet opet do obilja, ali se ponovno
priblizava vrijeme prezasi¢enosti i obijesti, pa prijeti opasnost ponovnog unistenja
svega Sto postoji. (Prema Strabonu, XV, 715).



150 C. Veljati¢

carstvo. DuSa (jiva) tu je shvaéena kao monada, Ciji je Cisti bitak
»oblijepljen ljusturama® (koSa) karmicke materije (k&rmana-sarira).
Oslobadajuci se te naslage, koja je svojim mutnim bojama (leSya)
zasljepljuje i prijeci joj doticaj sa Cistom bezoblicnom svjetlos¢u, du-
Sevna monada uzlazi nuzdom mehanickog kretanja do stanja potpunog
proCiS¢enja, koje se i ovdje naziva nirvana. Za razliku od buddhistiCke
koncepcije, u gjainizmu Cisti bitak, identiCan sa Cistom svijeS¢u, zadr-
Zava svoju atomsku strukturu monade.

Shvacanje o udjelu vatre, ,,ne kao tvari koja nadZivljuje sve svoje
preobrazbe, nego kao samog preobrazajnog podsticajau pri pretvaranju
stvari jednih u druge, moglo je i po misljenju Vindelbanda uéi u He-
raklitovo ucenje ,,iz mitskih predodzbi starog Istoka, koje su tada
zbog doticaja s Persijcima postale Jonjanima osobito bliske*3).
,U to su doba maloazijski Grci ve¢ pola stoljeca pod Persijcima, a
taj ih jaram ne pritiS¢e previSe“®.

Klementova ocjena vaznosti Heraklitove filosofije u vezi je s
povoljnim stavom prema Pitagori. Pitagorina filosofija uz ,,barbarsko
porijeklo* svodi se u prvom redu na orfiCke utjecaje, dok je ,teolog
Orfej* iskoristio ucenje Mojsija i proroka za svoju simboliCku poeziju
(V. 12, 78).

Na Pitagorinu filosofiju utjecali su, osim ,,mistiCke filosofije Egip-
¢ana“, Kaldejci i Magijci, a osobito ,persijski Magijac Zoroaster.
Uz to je poznavao nauku Galateaca i brahmana“ (I, 15, 66). Klement
se u bibliografskim podacima poziva na Trigrame ljona iz Hija, prema
kojemu je Pitagora pisao i orficke himne, a isto tako i neki nj;govi
sljedbenici.

Heraklitovo ucenje Klement stavlja izmedu Pitagorina i Plato-
nova, osobito na mjestima gdje govori o probitmu smrti, sna i iluzor-
nosti Zivota: ,,Zar i Heraklit ne naziva rodenje smréu? Sli¢no Pita-
gori i Sokratu u 'Gorgiji9kaze: 'Smrt je sve §to vidimo bdijuci, a san
je sve Sto vidimo mirujuéig (111, 3, 21).

»Za Platona je poznato kako je uvijek hvalio barbare ,svijestan
toga da je on sam kao i Pitagora najbrojnije i najplemenitije stavove
svoje nauke nauCio od barbara“ (l. 15, 68). Srodnost Pitagore, He-
raklita i Platona uz to je zajedni¢kog orfickog porijekla: ,,Ne ¢u da
govorim o Heraklitu iz Efesa, koji je najvise toga preuzeo od Orfeja.
Od Pitagore je i Platon preuzeo nauku o besmrtnosti duse ...“ (VL.
2, 27)

Na istom mjestu Klement i Empedoklovu nauku o elementima
svodi na pitagorovsku.

Prostorne granice ne dopustaju nam da ovdje zalazimo dalje u
analizu Klementovih shvacanja o u€enju drugih helenskih filosofa,
ni da u tom pogledu izvodimo opcenitije zakljuCke. Medu najljepSe
pojedinatne portrete helenskih mudraca spada ovdje Solonov. Ari-

57) Lehrbuch der Geschichte der Phil., 14. izd., Tubingen 1948., str. 31.

533 Th. Gomperz, Griechische Denker, I. knj., 4. izdd Berlin—Leipzig 1922.,
str. 52.



Komparativnofilosofski motivi u ,,Cilimima« K. Aleksandrijskog 151

stotela Klement samo spominje kao fiziCara u nizu filosofa i ucenjaka
na nekoliko mjesta, a jedino $to o njemu istiCe jest njegova zavisnost

od Platona, koji za Klementa ostaje na prvom mjestu medu helenskim
filosofima.

Isto nam je tako nemoguce dati ovdje zaokruzen prikaz Klementova
odnosa prema orfickom ucenju, koje smatra izvorom helenske filo-
zofije. Osobito u V. i VI. knjizi Cilima, gdje polazi od pitagorovsko-
orfickih temelja, Klement zalazi u komparativne analize helenskih
pjesnika, medu kojima u toku izlaganja sve viSe dominira Euripid.
| zbog sadrZzaja i zbog naina primjene komparativne knjiZzevne me-
tode zasluzivali bi ovi dijelovi da im se posveti posebna paznja.

Lik gnosticara u Klementovu djelu (osobito u VI. i VII. knjizi)

priviaci u novijim obradama sve vise paznje, kako smo veC u uvodu
spomenuli.

Svrha je ove studije bila da ukaze na osnovne perspektive Kle-
mentova stava prema helenskoj filosofiji sa komparativno-filosofskog
glediSta, a osobito s obzirom na ocjenu isto¢nih utjecaja, koji se tu
oCituju pored jevrejskih i helenskih tradicija u aleksandrijskoj kulturi.

Beograd. C. Veljagic.

SUMMARY

C. Veljatic: MOTIVES OF COMPARATIVE PHILOSOPHY IN THE s
»STROMATEIS* OF CLEMENS ALEXANDRINUS

The scope of this essay is to present the eclectic motives in the work of Cle-
mens Alexandrinus from the standpoint of his comparative method, applied in de-
ducing a critically elaborated central conception of Christian philosophy and Gno-
sticism. Comparative criteria make up the essential difference between his eclecti-
cism and the syncretistic views whose typical representative at that time was Dio-
genes Laertius. The comparative philosophy of Clemens aims at a relativization
of traditional Hellenic values in comparison with ,,barbarian“, oriental source
of wisdom. Gnostic influences on Christiantity had become prejudicial to the ab-
solute authority of the Old Testament on which Philon’s comparative interpretation
of philosophy was based, while myths and allegories wrapping up the full gnostic
meaning of knowledge grew to cosmopolitan proportions. The Chaldean origin of
Moses and the intimate link of Jewish prophets with the Iranian culture since their
Babylonian captivity are stressed by Clement in several connections.

A balance among shares from oriental, Hellenic and Jewish sources could be
reached only by a relativization of all those elements, and its succes depended almost
exclusively from formal advantages in the choice of a tertium comparationis. The com
parative criterion of Clemens can be considered in its historical determination as an
effect of his apologetic aim to stress and maintain the purity and superioty of the
original Christian teaching, reduced at that time through gnostic straining to its
utmost material simplicity and to its first historical ebb. Under such circumstances
his recourse to comparative philosophy was at the same time thefirst step made from
a Christian position toward rehabilitation gf the classical Greek philosophy.

Modem studies on Clemens written prevalently by protestant scholars, inte-
rested in his gnostic elements and rich documentation on the early, pre-Roman
Christianity, have hardly paid due attention to the philosophical value of his compa-
rative proceeding. Their most important result was to stress essential differences



152 *  C. Veljagic

between Clemens and the typical antignostic sources of his time (Eirenaios* Hlppe-
lytos, Tertullianus). it
Our interest in Clemens’ comparative philosophy is centered on two motives
(1) the picture of Greek philosophy obtained by his method in his’time"; t
(2) the information about oriental influences on the development of both
Greek and Jewish ideas and ideologies; the stress laid on the advantages of such
oriental sources* and the volume of knowledge about eastern civilisations in general.
Considering the Iranianinfluences as the deepest and most authentic* the author
tries to comprize them under their larger Indo-lranian aspect. lIdeal doxographic
analogies {gnosis.— prajha) are distinguished from comparative elements of probable
chronological influences (through Orphism and Stoicism)* but-these two methodo-
logical criteria are not considered as irreconcilable alternatives for comparatlve phllO-
sophy™* as they were often understood since Zellet and Deussen. ;

m-$e

Vilt>®3v 1 0



