
BEWEGGRÜNDE LJ ΝΤΕ R ITALISCH E N 
VORSOKRATISCHEN DENKERTUMS

Die Gebiete Süditaliens, die im Altertum von Griechen besiedelt 
wurden und für die sich dem kargeren Mutterland gegenüber zur Zeit 
des Aufblühens des Pythagoreerbundes die Bezeichnung „Großgriechen­
land“ einbürgerte, hatten im Laufe der abendländischen Geschichte 
oft genug als Kreuz- oder Durchgangspunkt derMittelmeerwege eine 
besondere Rolle zu spielen gehabt. Nichts war jedoch von all dem, 
was sich hier zugetragen hat, in geistesgeschichtlicher Hinsicht so 
bedeutsam, wie das um das sechste und fünfte Jahrhundert vor unserer 
Zeitrechnung zur Blüte gelangte denkerische Schöpfertum, dessen sich 
dieser mittelländische Raum rühmen darf. Die geistige Atmosphäre, 
die damals dort zu herrschen begann, die weltanschaulichen Ausblicke 
und die moralischen Überzeugungen, die zum Leitstern wurden, sowie 
der Wille zu einer besonderen Lebensgestaltung waren in höchstem 
Maß entscheidend für den Fortgang der abendländischen Kultur, 
die ja im Grunde auch heute noch die gerade damals zur Geltung ge­
langende mittelländische zur Grundlage hat. Einer ihrer bedeutendsten 
Grundsteine wurde zur besagten Zeit auf dem Boden Großgriechen­
lands gelegt. Es war weit mehr, als es jenem damaligen Menschen 
möglicherweise scheinen mochte, jenem Denker und Seher, der in 
seinem geistigen Trachten bewußt wie unbewußt zweifellos zukunfts­
trächtige Elemente möglicher Kultureinheit der Mittelmeerländer zum 
Ausdruck brachte.

Will nun hier eine breite Tendenz zum Zusammenklang ins Auge 
gefaßt und auf Ideen hingewiesen werden, die Vereinheitlichung för­
dern sollten, so dürfte solches Beginnen bei der immerhin bemerkens­
werten Mannigfaltigkeit und Verschiedenheit der in diesem Raum 
und zu jener Zeit emporgetauchten Anschauungen und ausgetragenen 
Gedanken und Meinungen vielleicht etwas befremden. Wie sollten 
denn auch, was ja in diesem Zusammenhang vorwiegend in Betracht 
zu kommen hat, etwa grundverschiedene Bestimmungen des Welt­
grundes oder gegenseitig sich ausschließende Seinstheorien, vielleicht 
gar gegensätzliche Beurteilungen des Menschen und Auffassungen 
des Menschentums sowie unvereinbare Deutungen des Lebens zur 
Einheit einer in sich ohnedies gespaltenen Kultur oder zu einem Zu­
sammenschluß auseinandergehender Zivilisationen beizutragen helfen?

Nun läßt sich bemerken, daß zur Einheit drängende Impulse 
fundamentaler Kulturideen kaum erschließbar sind, wenn von ihnen



30 P. Vuk-Pavlović

getragene Lehren außerhalb ihres Zusammenhangs, wie sich ein solcher 
im Rahmen eines breiteren Kulturganzen ergeben kann, erwogen und 
im besonderen, soweit sie sich gerade unterscheiden, auf Grund iso­
lierender Betrachtungsweise bloß dem inneren Sinn nach erforscht 
und zu Ende gedacht werden. Wohl ist es der übliche Gang philoso­
phiegeschichtlicher Forschung, seitens verschiedener Denker vorge­
brachte Lehren ihrem immanenten Gehalt nach darzulegen, zu prüfen 
und zu deuten, Motive aber unbeachtet zu lassen, die als gemeinsame 
Voraussetzungen solcher denkerischer Bestrebungen angesehen werden 
könnten, wie weit diese auch auseinandergehen mögen. Dennoch wäre 
es schwer möglich etwa von umfassenderen, einem relativ eindeutig 
bestimmbaren Gesamtziel entgegenstrebenden geschichthchen Bewe­
gungen oder von einem eigentümlichen, gleichzeitig aber auch ver­
schiedene, wenn nicht gar gegensätzliche Tendenzen aufweisenden, 
in einem Zeitabschnitt für einen bestimmten Kulturraum charakte­
ristischen Lebensstil zu reden, wenn Grundideen verschiedener lebens­
voller, aktueller Lehren innerhalb einer größeren Epoche durchaus 
beziehungslosne beneinander wirkten. Vielmehr muß es nicht aus­
geschlossen sein, daß selbst dort, wo sie gegeneinander gerichtet sind 
und sich gar bekämpfen, sie unter Umständen gleichen Wurzeln, durch­
aus ähnlichen Kulturmotiven oder gleichgerichteten Interessen ent­
stammen. Darf das Gesamt einer Kultur als syndynamische Verflech­
tung von wertverwirklichenden Strebungen und Tätigkeiten angesehen 
werden, so steht nichts der Möglichkeit im Weg, daß sich verschiedene 
Lehren samt den ihnen zugrundeliegenden Prinzipien als mannigfache 
Lösungsversuche derselben aktuell gewordenen, wenn vielleicht auch 
noch so differenzierten Kulturaufgabe herausstellen.

Auf eine derartige geistige Gesamtlage scheinen gerade die folgen­
reichen Umwälzungen auf den grundlegenden und entscheidenden 
Gebieten der Menschheitskultur in dem hier zu besprechenden Zeitraum 
besonders nachdrücklich hinzuweisen.

In der entschiedenen Richtung auf Annäherung, nicht zwar durch 
restlose Einstimmigkeit und Gleichförmigkeit, immerhin aber durch 
gewisse geistige Angleichung gingen wohl die Einflüsse der Denker 
Großgriechenlands aus. Mehr noch als das Panhellenentum des Sizi­
liers Gorgias dürfte dies etwa die Haltung des von diesem beeinflußten 
Alkidamas oder des Lykophron, der ebenfalls zu den Gorgianern zu 
zählen ist., bezeugen. Es wird nicht nur ein Unterschied zwischen Freien 
und Sklaven von diesen geleugnet, selbst die Schranken zwischen 
Hellenen und Barbaren wollen als künstlich und unberechtigt entlarvt 
werden. Daß die italischen Schulen durch ihre zum Monismus bzw. 
Monotheismus hinneigenden Lehren die Einheit des sich um das Mit­
telländische Meer entfaltenden geistigen Lebens mitzufördern beson­
ders geeignet waren, wird umso augenscheinlicher, als die Zeiten vor 
ihrer Gründung gerade die Mannigfaltigkeit der betreffenden Kulturen 
in äußerst betonter Weise zum Ausdruck brachten. Diese die Völker 
mehr trennende als zur Annäherung anregende Vielfältigkeit trat inson­
derheit im Umstand hervor, daß bei den mittelländischen Völkern



Vorsokratisches Denkertum 31

vor dem sechsten vorchristlichen Jahrhundert keine anhaltende Ten­
denz zur Überwindung der Vielgötterei oder des sich ebenfalls bemerk­
bar machenden Henotheismus vermerken läßt. Dies fällt aber umso 
schwerer ins Gewicht, als die Vielgötterei jener Zeiten nicht nur von 
religiöser Bedeutung, sondern auch ausgesprochen politisch wirksam 
war. Indem sich ein jedes der verschiedenen Völker hinter seinen beson­
deren Gott stellte und den ihm fremden die Würde absprach, begaben 
sie sich eines übernationalen bzw. überstaatlichen Prinzips, das Einheit 
in der Vielheit ihrer Erscheinung sichtbar werden ließe.

Nun bringt das sechste Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung 
die stärksten Impulse zur Änderung dieser Lage. In der ganzen damals 
bekannten Welt kam es zu gewaltigen, an Wesentliches rührenden 
geistigen Umwälzungen, die für die weitere Entfaltung der gesamten 
Menschheitskultur von weittragendster Bedeutung waren. Es treten 
Religionsstifter und Propheten auf, die ein erhabenes, übererfahrbares 
Unbedingtes verkünden, das allgemein, für alle Welt und für alle Men­
schen ohne Unterschied zu gelten hätte, vor dem gesellschaftliche, 
völkische oder staatliche Schranken hinfällig werden, indem sie ihre 
Geltung verlieren.

In China kommt es zur Geistestat Lao-tses, der das eine und einzige 
Tao lehrte, das unnennbare, unerkennbare, die ruhende Macht, die 
Himmel und Erde zur Einheit verbindet, ein übererfahrbares, unsinn­
liches Prinzip, das jedoch gerade als solches für alle Menschen als 
allumfassende Norm gleich gelten kann und zu gelten hat. Hier wird 
bereits ein Grundmotiv solcher Setzung, die ja nicht bloß Wissens-, 
sondern auch Gewissensfrage ist, sichtbar. Über prinzipiell Uner­
forschbares und Unerkennbares gibt es eben keine vernünftigen Kontro­
versen; Streit wird da gegenstandslos. Auch erscheint nicht viel später 
Kung-fu-tse, dessen Setzung des Tien als durchaus unpersönlich ge­
dachten und letzten Endes unbestimmbaren höchsten Prinzips auf 
ein gleiches Grundmotiv, wie bei Lao-tse, zurückgeführt werden kann, 
wie ja auch die Lehren und Bemühungen dieses Geisteshelden in wei­
testem Ausmaß zur Einigung Chinas beitrugen. Auch dürfte es wohl 
das gleiche Motiv sein, das nicht lange nach diesen Denkern und be­
reits vor Meng-tse den Philosophen Mo-ti das Prinzip der uneinge­
schränkten, allumfassenden Liebe als höchstes ethisches Gesetz zu 
verkünden drängte.

Waren Tao und Tien in Beziehung zum Liebesprinzip eigenthch 
nur negativ bestimmende regulative Ideen, indem sie von sich aus 
einen Wesensunterschied in Anbetracht des Menschen leugneten und 
so konsequenterweise jedweden Standpunkt oder Maßstab als unbe­
rechtigt erscheinen ließen, der zu einer verschiedenen Schätzungsweise 
menschliche Wesen betreffend und in der Folge in irgend einer Rich­
tung zu ihrer Entzweiung führen müßte, so gesellt sich die allgemeine 
Menschenliebe dazu als Prinzip, das jenen richtungweisenden Annahmen 
gegenüber insofern als ein positives zu gelten hat, als es vom Menschen 
allgemein sich bewährende Solidarität und stets, überall, ohne Ausnahme 
sich betätigenden Gemeinschaftssinn in unbedingter Weise fordert.



32 P. Vuk-Pavlović

Die hier wirkenden, zu solcher Art Setzung und Bestimmung 
führenden Motive lassen sich nun im weiteren Verlauf der Kulturent­
wicklung gegen Westen hin bis in den mittelländischen Lebensraum 
verfolgen. Auch da wird es der bereits von Heraklit wachgerufene 
Logos und dann noch eindrucksvoller der als Nous von Anaxagoras 
bestimmte Weltordner sein, der schüchtern zuerst, je weiter aber, umso 
offenkundiger als Ergänzung die Agape sucht und sich etwa bis zum 
zweiten nachchristlichen Jahrhundert in ständiger Annäherung zu ihr 
fortbestimmt, bis zuletzt ihre volle Bedeutung als Lebens- und Kultur­
prinzip erkannt und anerkannt wird und sich das allgemeine Kultur­
bewußtsein von ihr als Idee und Maßstab beeindrucken läßt.

Tatsächlich bekundet dieselbe geistige Tendenz, gleichsam von 
derselben Sehnsucht genährt, ihre Wirksamkeit in der gesamten, 
damaligen Kulturwelt.

In Indien treten Jaina und Buddha auf. Mit geringem Unterschied 
weisen beide den Weg zum selben Ziel. Wie im ferneren Westen der 
Logos und die Agape in etwas späterer Zeit als Mächte angesehen 
werden, die der Erweckung rechten Lebens und der Aufrichtung wahren 
Wesens dienen sollen, so führen da Erkenntnis und Zusammengehörig­
keitsgefühl, Wissen und Mitleid ins Nirvanam, das über aller Vielheit 
und Wandelbarkeit irdischer und himmlischer Gestalten steht und 
so das eine und einige, der Erkenntnis entrückte, aber allen Wesen 
grundsätzlich zugängliche Ziel der Erlösung ist. Ohne Rücksicht auf 
mögliche Beurteilung und Bewertung solcher Konzeption, muß ihr 
zweifellos die Intention zugestanden werden, eine vollkommene Auf­
hebung jedweder Scheidung der Wesen zu bewirken und sich als die 
Welt und die Menschheit einigendes Prinzip zu bewähren.

Auch die Iranier scheinen zu dieser Zeit ihren großen Religions­
stifter erhalten zu haben, Zoroaster, der das Gute und das Böse als 
zwei sich bekämpfende Mächte scheidet und den einen Weg der Über­
windung des Bösen erhellt. Der Kampf ist einzig, allgemein, allgegen­
wärtig. Von diesem Kampf, der die ganze Welt umfaßt und die gesamte 
Menschheit gleichermaßen und zutiefst angeht, kann niemand aus­
geschlossen sein: ihm gegenüber stehen alle ohne Unterscheid vor 
derselben Aufgabe. So kann er auch nur ausgefochten werden, wenn 
ausnahmslos alle in diesen Kampf einbezogenen Geschöpfe einig sind. 
Müssen daher alle vernunftbegabten Wesen für diesen einen einzig­
artigen Kampf gewonnen werden, so wird im Hintergrund auch dieser 
Weltanschauung und Lebensauffassung das Motiv der Einigung sichtbar.

In Israël erreicht zu jener Zeit der Prophetismus einen Höhepunkt. 
In Sicht tritt der eine, einzige, unsichtbare, in seinem Ratschluß uner­
forschbare, übersinnliche Gott. Die Wirklichkeit des rein Geistigen 
wird erahnt. Und da jedes Volk, wie bereits Xenophanes davon spricht, 
sich seinen Gott anders, nach seiner eigenen Art vorstellt, so soll der 
Gott der Propheten nicht im Bild dargestellt werden, damit er eben in 
seiner Göttlichkeit als derselbe gleichermaßen allgemein anerkannt 
werden möge und so Gott aller Menschen und Völker sein und sie 
über alle ihre Verschiedenheit hinaus einen könne. So begegnen wir



Vorsokratisches Denkertum 33

auch hier wieder der gleichen vorausiiegenden und als klärenden Grund 
derartiger Bestimmungen anzunehmenden Absicht: Aufhebung künst­
licher oder als unnatürlich erachteter Schranken zwischen Menschen 
und Setzung von Voraussetzungen möglicher geistiger Angleichung 
und sozialer Vereinheitlichung.

In dieser hohen Zeit geistigen Lebens tauchen nun auch in Griechen­
land die ersten Philosophen auf. Nicht durch Zufall geschieht es. Auch 
zwischen Griechen und den nicht nur nah benachbarten, sondern 
selbst ferner gelegenen Völkern bestand regerer Verkehr, als man dies 
oft anzunehmen geneigt ist. Nicht nur das gern besuchte Ägypten, auch 
Assyrien, in dessen Heer sich zu jener Zeit ebenso wie im ägyptischen 
griechische Söldner befanden, und vielleicht mehr noch Babylon, dessen 
Astronomie und Mathematik auf einer Höhe stand, mit der sich 
ägyptische Wissen kaum messen konnte, müssen sicherlich Besuchs­
stätten lern- und wißbegieriger Griechen gewesen sein. Und wenn gar 
iranische Magier Platos Akademie als Studierende besuchten, so dür­
fen gewiß auch frühere wissenschaftliche Beziehungen zum Volk Zoro- 
asters angenommen werden. Ja, sie scheinen über Iran bis nach Indien 
gereicht zu haben. Es drängt sich dies als umso wahrscheinlicher auf, 
als manche Grundgedanken der frühesten griechischen Philosophen, 
unter denen sich mehrere befinden, deren längeres Verweilen in der 
Fremde beglaubigt ist, eigenartig an Stellen der indischen Upanishaden 
(so beispielsweise Chandogya- oder auch Brihadaranyaka-Upanishad) 
erinnern, wenn sich dabei auch eine nur fragmentarische und beiläu­
fige Kenntnis oder auch mangelhaftes Verständnis derselben heraus- 
stellen mag. Es konnte jedoch auch geringes diesbezügliches Wissen 
genügen, um bestimmte Gedanken in Lauf zu bringen. Dies gilt schon 
hinsichtlich der älteren ionischen Naturphilosophen, wenn ihre indi­
schen Vordenker von Wasser, Feuer, Luft, Erde und Raum bzw. von 
Feuchtigkeit, Glut, Ausdehnung, vom Begrenzten und Unbegrenzten 
auf der Suche nach dem Wesenhaften reden. Ähnliches darf wohl 
auch von den vorsokratischen Denkern gesagt werden, die nach jahre­
langem Ausbleiben in der Fremde die damals bedeutendsten und ein­
flußreichsten griechischen Philosophenschulen an der unteritalischen 
Küste, in Kroton im Osten und in Elea im Westen gründeten, von 
Pythagoras und Xenophanes.

Jung verließ Pythagoras, der aus Samos stammte, seine Heimat, 
um sich nach etwa zwei Jahrzenten in Kroton anzusiedeln, wo er seine 
Schule gründete. Es ist bezeichnend, daß sowohl Herodot wie auch 
Heraklit in ihm mehr einen Sammler von Wissensgut als einen ur­
sprünglichen Denker sehen, womit sie hauptsächlich seine Vermitt- 
lerrole betonen. Jedenfalls brachte er nach Unteritalien Lehren und 
Bildungsmethoden, die ihren Urspung im ferneren Osten haben. So 
gleich die Seelenwanderungslehre, deren Vorbild zweifellos in Indien 
zu suchen ist. Mehr aber noch ist es die Erziehungs- und Bildungs­
praxis, die geradezu der indischen nachgebildet und den damaligen 
Kulturtendenzen des Westens angepaßt gewesen zu sein scheint, da 
sie im mittelländischen Bereich in jener Form und mit jenen Zielen

3 Živa Antika



34 P. Vuk-Pavlović

bis dahin nicht geübt wurde. Auch in Sparta und auf Kreta nicht, 
mochte man zu dieser Annahme auch schon geneigt gewesen sein. 
Denn da ging das genossenschaftliche Bildungssystem auf mihtärische 
Ertüchtigung, während es bei den Pythagoreern harmonische Ent­
faltung des Menschen als Person, geradezu ein Umformen (πελαργαν) 
desselben zum Ziel hatte.

Tatsächlich war es Indien, wo Erziehung und Bildung in engster 
Lebensgemeinschaft von Meister und Jünger zur Durchführung gelangte. 
Diese Gemeinschaft, die sich auf lange Jahre erstreckte, wurde so 
hoch geschätzt, daß der Eintritt in diese als neue Geburt aufgefaßt 
wurde und man die so Herangebildeten als die Zweimalgeborenen 
bezeichnete. Der Lehrer ist verehrungswürdiger als der Vater, und der 
Bund der Pythagoreer kennt dieselbe Einstellung gegenüber dem 
Meister. Auch wurde da wie dort dieselbe Verhaltungsweise vom Jünger 
verlangt: Gehorsam, Mäßigkeit, Sittsamkeit. Im Gegensatz zu den Mit­
telmeerländern, wo lautes oder hinmurmelndes Lernen Sitte war, forderte 
die pythagoreische Bildungsgemeinschaft schweigendes Aufnehmen und 
Überdenken des Dargebotenen. Und da diese auf Lebensgemeinschaft 
sich gründende Bildung seitens der Pythagoreer zu einem bewußten 
System ausgebaut wurde, darf da auch der Anfang abendländischen 
erziehungswissenschaftlichen Nachsinnens angesetzt werden.

Nun ist es bedeutsam, daß für die Pythagoreer gerade die mathe­
matische Bildung grundlegend war, wodurch sie hauptsächlich baby­
lonisches Wissen vermittelten. Sie sollen nach Aristoteles die ersten 
gewesen sein, die unter den Griechen die mathematischen Wissen­
schaften systematisch betrieben. Es ist auffallend und dürfte kein, 
Zufall sein, daß dies gerade zu jener Zeit geschieht, da die Neigung 
zur Überwindung ungleicher Menschenbewertung und auch der die 
Völker entzweienden Schranken zu einem der stärksten Motive philo­
sophischen Nachsinnens wie auch prophetischen Wirkens wird. Die 
Pythagoreer behandelten sicherlich nicht ganz ohne Beziehung zu die­
sem Motiv die Lehre von den Zahlen, dem Raume, der Harmonie 
und den Gestirnen unter einheitlichen Gesichtspunkten, indem ihnen 
die Analogie von Raum-, Ton- und Zahlenverhältnissen, sowie die 
Möglichkeit, die ersteren auf die letzteren zurückzuführen, zu Bewußt­
sein kam. Soweit nun alle Dinge in bestimmten Verhältnissen zuein­
ander stehen, ahmen sie die Zahlen nach. Alles läßt sich demnach als 
Rhytmus, Proportion, Harmonie begreifen. So berucht nach den Pytha­
goreern das Wesen des Seienden im unsinnlichen Unwandelbaren, 
im Gültigen der Zahl, zuletzt der Harmonie, in der die Vielheit der 
Zahlen und die Mannigfaltigkeit ihrer Verhältnisse als Einheit zu 
erschauen und als Gesetz des Weltgebäudes, des von Pythagoras so 
benannten Kosmos, zu begreifen versucht wird.

Von doppelter Bedeutung war diese Hochschätzung der Zahl. 
Durch sie wurde die Mathematik von den Zeiten der Pythagoreer an 
grundlegend für den Bildungsgang des abendländischen Menschen, 
für den Fortgang seiner Wissenschaft und so auch in gewissem Sinn 
selbst für sein Schicksal. Dies aber umso mehr, als die pythagoreische



Vorsokratisches Denkertum 35

Zahlenlehre zu einem der Motive der Ausgestaltung der platonischen 
Ideenlehre wurde, die ja ihre Bedeutung für das abendländische 
Geistesleben auch heute noch nicht eingebüßt hat.

Für ihre Zeit wollten aber die pythagoreischen Bundesgenossen 
Harmonie der lebendigen Welt, Einigkeit und Einheit der Menschen“ 
und der Völker. In diesem Sinn deuteten sie die Seelenwanderungs­
lehre und betrieben auch den musikliebenden mittelländischen Völkern 
Ägyptens und Israëls gleich Musik in der wohl nicht ganz unbegrün­
deten Überzeugung, daß ihr harmonisierende und die Menschenseele 
vertiefende Macht in bedeutendem Maß zukomme. Indem sie aber 
nicht in den vielen Göttern des damaligen Volksglaubens, auch in 
keinem bevorzugten unter ihnen, sondern in der Zahl, der sie geradezu 
im Gegensatz zu anthropomorphen Gottesvorstellungen Göttlichkeit 
zuerkannten, das die Welt zusammenhaltende und regierende Unbe­
dingte sahen, waren sie sich gewiß auch dessen bewußt, in diesem 
rationalen Prinzip, durch das sie alle die verschiedenen Nationalgott­
heiten, allem Anschein nach, ersetzen zu können glaubten, ein einigen­
des Band zwischen verschiedenen Kulturen gefunden zu haben.

Solches Trachten scheint durchaus Bedürfnis der Zeit gewesen zu 
sein, denn ähnliche Tendenzen lassen sich auch bei Xenophanes, dem 
Begründer der Schule in Elea, feststellen. Erfahrungen eines langen 
Wanderlebens, das ihn in viele und ferne Länder führte, ließen ihn 
durch Vergleichung des Verhaltens der Menschen verschiedener Völker, 
ihrer Bräuche und Sitten, ihrer politischen und religiösen Anschau­
ungen, die Relativität derselben, vor allem ihrer Gottesvorstellungen, 
erkennen. Nur das Ganze der Welt und somit ein Eines könne, folgert 
er, als höchstes und wertvollstes Gottheit sein. Den vielen Göttern 
komme daher kein echtes Sein zu, in Wahrheit sind sie nicht seiend. 
Von da aus gehört nur ein Schritt dazu, alles Viele und Wandelbare 
als Welt der „Maya“, des Scheins, wie es in Indien geschah, oder als 
das Nichtseiende nach Auffassung der Eleaten anzusehen. So ersetzte 
denn auch der Eleate Parmenides, der übrigens mit den Pythagoreern 
wohl in Beziehung stand, den pythagoreischen Zahlenpluralismus 
durch einen Monismus des Seins. Zugleich war dies aber auch ein 
Weg zum Monotheismus, denn es darf nicht übersehen werden, daß 
der parmenideische Seinsbegriff ein zwischen Theologie und Meta­
physik schwebender ist. Gerade dadurch konnte er aber, wie es scheint, 
den Intentionen des Parmenides und seines Nachsinnens entsprechen. 
Als Philosoph war er keineswegs lebensfremder Wissenschaftler. Es 
ging ihm wohl um das Ganze des menschlichen Lebens, das zu gestalten 
er sidi berufen wähnte. War er doch auch Gesetzgeber seiner Stadt. 
Und als solchem mußte es ihm als tiefem Denker und hervorragender 
ethischer Persönlichkeit gewiß daran gelegen gewesen sein, eine Welt- 
und Lebensanschauung zu begründen, die Menschen und Völker zu 
gegenseitiger Annäherung und friedlichem Beieinanderleben geneigt zu 
machen irgendwie fähig wäre. Nicht zufällig ist es auch, wenn Parme­
nides als höchste Herrin im Weltall gerade die Liebe wohnen läßt, 
die, wie er sich bildlich auszudrücken versucht, als Göttin am Über­

3*



36 P. Vuk-Pavlović

gang von Tag und Nacht die Seelen in die Finsternis wie auch ins Helle 
führt, in das Nichtseiende nicht minder als in das Seiende. Das anfäng­
liche Zuschreiten zum Prinzip der Agape wird so hier, wenn auch 
erst wie aus der Ferne, bemerkbar. Bestimmt aber dann Parmenides 
das Seiende als Einheit, Unwandelbarkeit und Geistigkeit und läßt 
er es als solches als nur durch das Denken, nicht durch wahnerzeugende 
Sinneswahrnehmung, wie er meint, erfaßbar sein, so daß sich also 
seiner Auffassung nach das für alle erkennende Wesen gleich geltende 
Wahre nur dem Verstand offenbart, so ist man geneigt, an Spinoza 
zu denken, nach dessen Lehre nur die Vernunft im Gegensatz zu den 
Affekten die Menschen zu gegenseitigem Verständnis und friedlichem 
Einvernehmen zu führen vermag.

Wo nun Parmenides alles Sinnenhafte und Vergängliche für bloße 
Namen ausgibt oder wo er die Möglichkeit eines Entstehens aus Nicht­
seiendem, also eine Schöpfung aus dem Nichts (vielleicht gar in be­
wußtem Gegensatz zu gewissen Schöpfungsmythen) ablehnt, weil sich 
Nichtsein nicht denken ließe und es aus eben diesem Grund auch nicht 
bestehen könne, da kann man schwer der Versuchung widerstehen, 
einen Vergleich mit ähnlichen in Indien entstandenen Gedanken (vor­
nehmlich mit gewissen Stellen der bereits erwähnten Chandogya- 
Upanishad) zu machen.

So vermitteln denn die Eleaten bewußt oder unbewußt gewisse 
Auffassungen zwischen Ost und West, Gedanken, die sie als Baustein 
den geistigen Grundlagen mittelländischer Kultur beifügen. Eigene 
Tat ist es aber, wenn sie solche Bausteine dem von ihnen eigentümlich 
radikalisierten und von Zenon durch eigene Dialektik unterbauten 
Rationalismus eingliedern. Indem sie nun diesen dem Mutterland 
übermitteln, wo Platon an der Lehre des Parmenides weiterbauen 
wird, werden sie zu Erweckern des abendländischen metaphysischen 
Sinnens und dialektischen Denkens.

Immerhin war die Richtung, in der Platon an den Eleatismus 
anknüpfen wird, nicht die einzige. Eine andere Wendung gab ihm der 
Stolze und selbstbewußte Sizilier Gorgias aus Leontini, indem er auf 
eine den Denkern aus Elea selbst im Grunde entnommenen Weise letzte 
Konsequenzen aus deren Lehre zog. Der Sinn seiner Aufstellungen 
dürfte darin zu fassen sein, daß das von Parmenides vorausgesetzte und 
behauptete Sein keine Bestimmung vertrüge, da sich keine derselben, 
wie Gorgias zu beweisen bemüht ist, widerspruchslos denken läßt. 
In dieser Hinsicht stünde es, meint Gorgias, um das Seiende nicht 
besser als um das Nichtseiende. So könne vom Standpunkt der Denk- 
barkeit oder Denknotwendigkeit aus so gut beides wie keines der­
selben als seiend angenommen werden. Dem Bergiff nach des Inhalts 
entleert decken sich wohl Sein und Nichts. Es fällt aber schwer, sich 
der Interpretation anzuschließen, nach welcher Gorgias seinem Wort­
laut gemäß einfach schließen würde, es gäbe überhaupt nichts. Solch 
ein Schluß wäre ja unsinnig. Auch als Scherz, als was er einigen Deu­
tern scheinen will, dürfte er kaum zu verstehen sein. Sinngemäßer



Vorsokratisches Denkertum 37

wird vielmehr die Annahme sein, daß das Nichts des Gorgias kein 
negatives, sondern ein der Erkenntnis gegenüber relatives Nichts ist. 
Kann es sich doch im Sinn der Eleaten nur um ein unbedingtes, abso­
lutes, ja, in letzter Sicht göttliches Sein handeln, und von diesem als 
solchem scheint Gorgias behaupten zu wollen, es wäre Nichts als ein 
Unerkennbares, von dem man weder Sein noch Nichtsein behaupten 
könne. Gorgias beschreitet so, und zwar auf dem Boden des Eleatismus 
und dessen eigener Dialektik, den Weg zum Atheismus. Er bewegt 
sich, Protagoras darin gleichend, zu ihm hin, ohne ihn jedoch dogma­
tisch festzulegen. Es lag dies übrigens in der Zeit. Nicht Zufall ist es, 
wenn gerade damals (im Jahr 432 v. Chr.) in Athen das Gesetz gegen 
Gottlosigkeit erschien, das dann Anaxagoras und andere Denker traf. 
So dürfte in diesem Zusammenhang wohl auch die Frage berechtigt 
sein, ob es denn Gorgias nicht scheinen mochte, daß durch den von · 
ihm begangenen Weg, der eigentlich eine radikale Absage an jedweden 
Dogmatismus bedeutet, auch ein Hindernis zur Völkerverständigung 
weggeräumt wird, einer Verständigung, an der ja, wie es bereits er­
wähnt wurde, Gorgias und seinen Anhängern besonders gelegen war.

Des Gorgias Lehre vom Nichts, die keinesfalls als sophistisches 
Gedankenspiel angesehen sein will, hebt sich nun von einem gewich­
tigen und folgenreichen Hintergrund ab. Als Hinweis, daß dieses Nichts 
keineswegs als ein negatives gemeint war, kann die aus diesem Gedan­
kenkreis erfolgte Stellungnahme des Xeniades gelten, nach welchem 
das Nichtseiende als wirkend, geradezu als schöpferisch aufgefaßt 
wird. Aus ihm sollen alle Dinge hervorgehen und wieder in dasselbe 
eingehen, mag sonst auch alle Vorstellung und Meinung, ja, alles, 
trügen. Indem aber so einem Prinzip des Werdens als Ursprung des 
Entstehens und Vergehens und damit zugleich Parmenides und seinen 
nächsten Anhängern zum Trotz der Welt der Vielheit volles Recht 
eingeräumt wird, schlägt die eleatische Lehre zuletzt in ihr Gegenteil 
um. Nicht steht es jedoch so um das mögliche hintergründige mensch­
liche Motiv, das zu jener Annahme eines schöpferischen Nichts geführt 
haben mochte. Wo nämlich alles Geschöpfüche, alle Auffassung der 
Dinge wie diese Dinge selbst als demselben grundsätzlich unbestimm­
baren Nichts entstammend angesehen werden und somit auch alle 
die Menschen trennenden Bestimmungen und Bewertungen folgerichtig 
als falsch und nichtig erscheinen müssen, da läßt sich auch der Annahme 
nicht ausweichen, daß alles, was Menschen und Völker scheidet und 
entzweit, zuletzt auf bloßer wesenloser Menschensatzung beruht, 
keine Berechtigung hat und daher hinfällig wird. So bleiben sich durch 
jene weltanschauliche Stellungnahme Gorgias und die Gorgianer 
durchaus treu, sobald sie die Gleichheit der Hellenen und Barbaren, 
sowie der Freien und Sklaven vertreten.

Die Kontroverse zwischen Eleaten und Gorgianern ist insofern 
belehrend, als ihr entnommen werden kann, wie verschiedene Lehren 
auf das gleiche von der Welt- und Lebenslage diktierte Motiv rück­
bezogen werden können. Es hindert wohl nichts, daß verschiedene 
Planungen im Dienst des gleichen Zweckes stehen. Immerhin muß



38 P. Vuk-Pavlović

nun jene gorgianische Konsequenz, die nicht weniger einseitig ist, als 
die gegenteilige der Eleaten, als in einer älteren Lehre bereits keimartig 
vorgebildet angesehen werden, derjenigen nämlich, die der sonderbare 
Lehrer des Gorgias vortrug, ohne jedoch jenen Einseitigkeiten ver­
fallen gewesen zu sein.

Die eigenartige, vielseitige kulturschöpferische Persönlichkeit des 
SiciUers Empedokles aus Akragas ist es, an der in diesem Zusammen­
hang nicht vorbeigegangen werden kann.

Empedokles, der als Schüler sowohl des Pythagoras wie auch des 
Parmenides genannt wurde, beachtet bereits nebst dem einen Sein 
auch die Vielheit dessen, was nicht dieses Sein ist und demgemäß als 
Nichtseiendes betrachtet wird. Das Unwandelbare hat somit kein 
größeres Anrecht auf Beachtung als das Flüchtige der Erscheinungen. 
Empedokles kann seine Aufmerksamkeit dem Naturgeschehen eben 
nicht entziehen. Denn er ist nicht nur Dichter und Denker. Als Arzt 
und Helfer ist ihm Naturschau gerade so bedeutsam und berechtigt 
wie ontologisches Denken. Als Naturmystiker vereinigt er so pytha­
goreische und parmenideische Motive mit dem Interesse der ionischen 
Naturphilosophen. Es berühren sich im Denken und Lehren des Empe­
dokles Ost und West der mittelländischen Geisteskultur. Nicht nur 
der engere griechische Osten ist es, auch nicht nur die von den Pytha- 
goreern übernommene Seelenwanderungslehre, in der sich Überzeu­
gungen des entlegenen Ostens widerspiegeln, was bei Empedokles 
zur Geltung gelangt. Breiter ist seine Lehre angelegt, weitreichender 
der geistige Gehalt, den er vermittelt.

Indem Empedokles dem Entstehen und Vergehen der Organismen 
nachgeht, findet er den Grund dieses Geschehens in der Mischung 
und Trennung der gemischten Bestandteile, deren er vier annimmt, 
das Hart-trockene, das Flüssig-feuchte, das Flüchtig-gasige und das 
Feurig-glühende. Es findet so eine ständige Veränderung statt, in der 
Empedokles das Eine und das Viele als relativ zueinander ansieht und 
das eine in das andere im ewigen Kreislauf übergehen läßt. Die Ele­
mente mischen und trennen sich jedoch nicht aus eigener Kraft. Viel­
mehr sind es zwei kosmische Mächte, die sie dazu treiben: Liebe und 
Haß.

Es fällt auf, daß es nicht die Vernunft ist, die, wie bei Anaxagoras, 
die Welt regiert. Unwillkürlich denkt man dabei an den Willen Schopen­
hauers. Nun sind aber Liebe und Haß menschliche Affekte, aber auch 
solche der Götter Homers. So scheint gleichsam ein theogonischer 
Rest als ein dem Volksglauben gemachtes Zugeständnis da geblieben 
zu sein, nur hat Empedokles diese Affekte als Stoßkräfte der Natur 
objektiviert und sie wie des Theomorphismus so auch des Anthropo­
morphismus entkleidet. Immerhin drängt sich die Frage auf, woher 
es denn kommen mag, daß der Schüler radikaler Monisten nicht zu 
einem einzigen höchsten Prinzip vorstößt, sondern bei zwei entgegen­
gesetzten letzten Mächten stehen bleibt, die die Elemente in einen 
ewigen Kreislauf zwingen, und die noch darüber hinaus im Grunde



Vorsokratisches Denkertum 39

ethischen Charakter tragen, indem ja die eine Friedenstifterin, die 
andere der Streit selbst ist.

Tatsächlich kann zu diesem Dualismus des Empedokles trotz 
offenkundiger Unterschiede eine geradezu zwingende Entsprechung 
im dualistischen Weltbild des Zoroaster gefunden werden, einem 
Weltbild, das mehrere Zeitabschnitte kennt, in denen der Kampf 
zwischen dem guten und dem gleich ursprünglichen bösen Gott zum 
Austrag gebracht wird. Nun, Zeitabschnitte kennt das Weltgeschehen 
des Empedokles, und zwar als erstes solches bei den Griechen, auch 
Zeitabschnitte, in denen, ohne absehbares Ende zwar im Unterschied 
zum Weltbild Zoroasters, abwechselnd die Liebe und der Haß richtung­
weisend sind. Ohne Rücksicht jedoch darauf, ob hier Entsprechung 
auf einem gewissen Einfluß vom Osten her beruht, deutet solcher, 
Dualismus jedenfalls auf gemeinsame geistige Grundtendenzen im 
Mittelmeerraume zu jener Zeit hin, die eine gegenseitige Bestärkung 
in bestimmter Richtung begünstigten. Konnte doch der iranische 
Dualismus selbst die Gottesvorstellung des damals mit Persien in 
regem Verkehr stehenden Israël beeinflussen, indem seinem Gott des 
Lohnes und der Rache der Satan zur Seite gestellt wurde, der ganz 
im Sinn iranischer religiöser Auffassung alle Strenge und Härte des 
Gottes als Prinzip des Bösen auf sich zu nehmen hatte, um Gott zuletzt 
zum liebevollen Vater, zur Güte selbst werden zu lassen. Hier klärt 
sich zuletzt auch der Sinn eines solchen vom Weltprinzip das Böse 
abstreifenden Dualismus, der wieder den, wenn von hieraus auch 
noch weiten Weg in der Richtung zur Agape weist.

Eine merkwürdige weitere, schwerlich zufällige Übereinstimmung 
zwischen jenem Osten und dem hellenischen Westen findet sich in 
der auffallenden von Empedokles zur Schau getragenen prophetischen 
Haltung bei dem zu hoher Geltung gelangten Prophetentum in Israël, 
eine Übereinstimmung, die bis in das Legendenhafte geht. Wenn näm­
lich sowohl Zoroaster als auch der Prophet Elias durch Feuer und 
Blitz in den Himmel gehoben werden, so steht ihnen Empedokles wahr­
lich nicht nach, wenn er sich vom Feuer des Ätna verschlingen läßt, 
wobei vielleicht nicht vergessen werden sollte, daß dem unweit von 
den Iraniern und dem Israël der Propheten in Ephesos lehrenden 
Heraklit das Feuer Weltgrund, Weltseele, Weltvernunft bedeutete. 
Und gleichwie Heraklit die nach seiner Lehre eine allen gemeinsame 
Welt als ewig lebendiges, von keinem Gott geschaffenes Feuer erachtet, 
so entgöttert auch der als Staatsmann und Arzt, als Dichter und Weiser 
gefeierte und als Wundertäter und Prophet sich gebärdende, dabei 
doch demokratisch gesinnte Empedokles sein Weltall.

Indem Empedokles die Götter selbst in den unabänderlichen 
Kreislauf des Geschehens den Pflanzen, Tieren und Menschen gleich 
einbezieht und sie alle, wie dies ja übrigens Buddha ähnlich in Indien 
annimmt, demselben Schickal verfallen sein läßt, ergibt sich ihm eine 
besondere Konsequenz. Wo Götter mit den Menschen dasselbe 
Schicksal teilen müssen und ohne ein Anrecht auf höheren Rang dem­



40 P. Vuk-Pavlović

selben Gesetz des Entstehens und Vergehens unterworfen sind, da 
fällt aller wesenhafte Unterschied zwischen ihnen. Und wo Götter 
selbst den Menschen gleich sind, da dürften wohl unter den Menschen 
allein Unterschiede noch viel weniger als zurecht bestehend oder irgend­
wie geltend angenommen werden, hinter welcher letzteren Konsequenz 
sicherlich das wahre Motiv jener Gleichstellung von Göttern und 
Menschen zu suchen ist. Geht es zu allerletzt doch wohl um den 
Menschen, nicht um Götter!

Auf jener Überzeugung von der berechtigten Gleichstellung von 
Gott und Mensch dürfte sich aber auch das für jene Zeit unerhörte, 
ungewohnt hochentfaltete Selbstbewußtsein gründen, das Empedokles 
bewegt, sich selber einen Gott zu wähnen und Gott sich zu nennen. 
Wie hoch jedoch solch ein Ausspruch auch klingen mag, es ist dieser 
Anspruch doch weit davon entfernt, Hochmut oder Übermut zu sein. 
Es ist dies eine Einstellung gegenüber dem Leben auf Grund einer 
Erfahrung des Schöpferischen und einer Einsicht, die zu den höchsten 
Errungenschaften des damaligen Kulturmenschen zu rechnen ist. Es 
ist dies eine Leistung an Wertsichtigkeit, die, in unseren Worten ge­
sprochen, nichts geringeres bedeutet als die Bewußtwerdung und Ent­
deckung des Menschen als Persönlichkeit. Es ist die Sichtbarmachung 
derjenigen MögUchkeit von Menschengestaltung, die gerade nach 
heutiger Auffassung Grundlage aller echten Kultur zu sein hat. Darin 
scheint auch die Leistung der vorsokratischen Denker Großgriechen­
lands zu gipfeln. Denn in den folgenden Zeiten, in denen Platon und 
die Propheten für die Entfaltung der abendländischen Kultur ent­
scheidend sein werden, wird es zuletzt die Frage nach der Gestaltung 
menschlicher Persönlichkeit sein, die bei der sich immer wieder als 
notwendig ergebenden Vermittlung zwischen religiöser Einstellung und 
philosophischer Besinnung von größter Bedeutung sein wird.

Indem so die vorsokratischen Denker Großgriechenlands auf 
der Suche nach dem Weltgrund, der Welteinheit, der Weltenharmonie 
und dem Weltgesetz waren, wurden sie gleichfaß s zu Überprüfern von 
Anschauungen anderer Völker und teils zu Überwindern teils zu Ver­
mittlern gewisser ihrer Gedanken, und dies im guten Glauben, zwischen 
ihnen, die oft in ein Verhältnis stärkster gegenseitiger Spannung gerieten, 
nach Möglichkeit Harmonie und Frieden zu stiften. Als Philosophen 
und Staatsmänner, und die meisten unter ihnen waren beides, bekun­
deten sie hervorragenden Sozialsinn und trachteten nach geistiger 
Annäherung der um das Mittelländische Meer lebenden und sich nur 
zu oft bekriegenden Menschen. Ihre Wirkung ist aber in Wahrheit 
eine noch weitere. In ihrer Suche nach Möglichkeiten eines Völker­
verständnisses überlieferten sie Gedanken und erörterten bereits zu 
ihrer Zeit Fragen, die bis an die Grundlagen der gegenwärtigen abend­
ländischen Geisteskultur heranreichen.

Skopje. P. Vuk-Pavlović.


