BEWEGGRUNDE LINTERITALISCHEN
VORSOKRATISCHEN DENKERTUMS

Die Gebiete Suditaliens, die im Altertum von Griechen besiedelt
wurden und fiir die sich dem kargeren Mutterland gegeniiber zur Zeit
des Aufblihens des Pythagoreerbundes die Bezeichnung ,,GroRgriechen-
land“ einblrgerte, hatten im Laufe der abendladndischen Geschichte
oft genug als Kreuz- oder Durchgangspunkt derMittelmeerwege eine
besondere Rolle zu spielen gehabt. Nichts war jedoch von all dem,
was sich hier zugetragen hat, in geistesgeschichtlicher Hinsicht so
bedeutsam, wie das um das sechste und funfte Jahrhundert vor unserer
Zeitrechnung zur Blite gelangte denkerische Schépfertum, dessen sich
dieser mittellandische Raum rihmen darf. Die geistige Atmosphére,
die damals dort zu herrschen begann, die weltanschaulichen Ausblicke
und die moralischen Uberzeugungen, die zum Leitstern wurden, sowie
der Wille zu einer besonderen Lebensgestaltung waren in hochstem
MaR entscheidend fir den Fortgang der abendlandischen Kultur,
die ja im Grunde auch heute noch die gerade damals zur Geltung ge-
langende mittellandische zur Grundlage hat. Einer ihrer bedeutendsten
Grundsteine wurde zur besagten Zeit auf dem Boden GroRgriechen-
lands gelegt. Es war weit mehr, als es jenem damaligen Menschen
mdoglicherweise scheinen mochte, jenem Denker und Seher, der in
seinem geistigen Trachten bewulit wie unbewul3t zweifellos zukunfts-
trachtige Elemente madglicher Kultureinheit der Mittelmeerlander zum
Ausdruck brachte.

Will nun hier eine breite Tendenz zum Zusammenklang ins Auge
gefalit und auf ldeen hingewiesen werden, die Vereinheitlichung for-
dern sollten, so dirfte solches Beginnen bei der immerhin bemerkens-
werten Mannigfaltigkeit und Verschiedenheit der in diesem Raum
und zu jener Zeit emporgetauchten Anschauungen und ausgetragenen
Gedanken und Meinungen vielleicht etwas befremden. Wie sollten
denn auch, was ja in diesem Zusammenhang vorwiegend in Betracht
zu kommen hat, etwa grundverschiedene Bestimmungen des Welt-
grundes oder gegenseitig sich ausschlieBende Seinstheorien, vielleicht
gar gegensétzliche Beurteilungen des Menschen und Auffassungen
des Menschentums sowie unvereinbare Deutungen des Lebens zur
Einheit einer in sich ohnedies gespaltenen Kultur oder zu einem Zu-
sammenschluB auseinandergehender Zivilisationen beizutragen helfen?

Nun 148t sich bemerken, dafl zur Einheit drdngende Impulse
fundamentaler Kulturideen kaum erschlieBbar sind, wenn von ihnen



30 P. Vuk-Pavlovié

getragene Lehren auferhalb ihres Zusammenhangs, wie sich ein solcher
im Rahmen eines breiteren Kulturganzen ergeben kann, erwogen und
im besonderen, soweit sie sich gerade unterscheiden, auf Grund iso-
lierender Betrachtungsweise bloR dem inneren Sinn nach erforscht
und zu Ende gedacht werden. Wohl ist es der Ubliche Gang philoso-
phiegeschichtlicher Forschung, seitens verschiedener Denker vorge-
brachte Lehren ihrem immanenten Gehalt nach darzulegen, zu prifen
und zu deuten, Motive aber unbeachtet zu lassen, die als gemeinsame
Voraussetzungen solcher denkerischer Bestrebungen angesehen werden
koénnten, wie weit diese auch auseinandergehen mdégen. Dennoch wére
es schwer moglich etwa von umfassenderen, einem relativ eindeutig
bestimmbaren Gesamtziel entgegenstrebenden geschichthchen Bewe-
gungen oder von einem eigentimlichen, gleichzeitig aber auch ver-
schiedene, wenn nicht gar gegensétzliche Tendenzen aufweisenden,
in einem Zeitabschnitt fiir einen bestimmten Kulturraum charakte-
ristischen Lebensstil zu reden, wenn Grundideen verschiedener lebens-
voller, aktueller Lehren innerhalb einer gréReren Epoche durchaus
beziehungslosne beneinander wirkten. Vielmehr muR es nicht aus-
geschlossen sein, daB selbst dort, wo sie gegeneinander gerichtet sind
und sich gar bekdmpfen, sie unter Umstédnden gleichen Wurzeln, durch-
aus é&hnlichen Kulturmotiven oder gleichgerichteten Interessen ent-
stammen. Darf das Gesamt einer Kultur als syndynamische Verflech-
tung von wertverwirklichenden Strebungen und Tatigkeiten angesehen
werden, so steht nichts der Mdglichkeit im Weg, daBR sich verschiedene
Lehren samt den ihnen zugrundeliegenden Prinzipien als mannigfache
Losungsversuche derselben aktuell gewordenen, wenn vielleicht auch
noch so differenzierten Kulturaufgabe herausstellen.

Auf eine derartige geistige Gesamtlage scheinen gerade die folgen-
reichen Umwalzungen auf den grundlegenden und entscheidenden
Gebieten der Menschheitskultur in dem hier zu besprechenden Zeitraum
besonders nachdriicklich hinzuweisen.

In der entschiedenen Richtung auf Anndherung, nicht zwar durch
restlose Einstimmigkeit und Gleichférmigkeit, immerhin aber durch
gewisse geistige Angleichung gingen wohl die Einflisse der Denker
GrofRRgriechenlands aus. Mehr noch als das Panhellenentum des Sizi-
liers Gorgias dirfte dies etwa die Haltung des von diesem beeinfluf3ten
Alkidamas oder des Lykophron, der ebenfalls zu den Gorgianern zu
zéhlen ist., bezeugen. Es wird nicht nur ein Unterschied zwischen Freien
und Sklaven von diesen geleugnet, selbst die Schranken zwischen
Hellenen und Barbaren wollen als kiinstlich und unberechtigt entlarvt
werden. Dal die italischen Schulen durch ihre zum Monismus bzw.
Monotheismus hinneigenden Lehren die Einheit des sich um das Mit-
tellandische Meer entfaltenden geistigen Lebens mitzuférdern beson-
ders geeignet waren, wird umso augenscheinlicher, als die Zeiten vor
ihrer Griindung gerade die Mannigfaltigkeit der betreffenden Kulturen
in dulerst betonter Weise zum Ausdruck brachten. Diese die Vdlker
mehr trennende als zur Anndherung anregende Vielfaltigkeit trat inson-
derheit im Umstand hervor, dal bei den mittelldndischen Vélkern



Vorsokratisches Denkertum 31

vor dem sechsten vorchristlichen Jahrhundert keine anhaltende Ten-
denz zur Uberwindung der Vielgodtterei oder des sich ebenfalls bemerk-
bar machenden Henotheismus vermerken 1&Bt. Dies fallt aber umso
schwerer ins Gewicht, als die Vielgdtterei jener Zeiten nicht nur von
religioser Bedeutung, sondern auch ausgesprochen politisch wirksam
war. Indem sich ein jedes der verschiedenen Volker hinter seinen beson-
deren Gott stellte und den ihm fremden die Wirde absprach, begaben
sie sich eines ubernationalen bzw. iiberstaatlichen Prinzips, das Einheit
in der Vielheit ihrer Erscheinung sichtbar werden liele.

Nun bringt das sechste Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung
die starksten Impulse zur Anderung dieser Lage. In der ganzen damals
bekannten Welt kam es zu gewaltigen, an Wesentliches rlhrenden
geistigen Umwaélzungen, die flir die weitere Entfaltung der gesamten
Menschheitskultur von weittragendster Bedeutung waren. Es treten
Religionsstifter und Propheten auf, die ein erhabenes, Ubererfahrbares
Unbedingtes verkinden, das allgemein, fur alle Welt und fiir alle Men-
schen ohne Unterschied zu gelten hatte, vor dem gesellschaftliche,
volkische oder staatliche Schranken hinféllig werden, indem sie ihre
Geltung verlieren.

In China kommt es zur Geistestat Lao-tses, der das eine und einzige
Tao lehrte, das unnennbare, unerkennbare, die ruhende Macht, die
Himmel und Erde zur Einheit verbindet, ein Ubererfahrbares, unsinn-
liches Prinzip, das jedoch gerade als solches fur alle Menschen als
allumfassende Norm gleich gelten kann und zu gelten hat. Hier wird
bereits ein Grundmotiv solcher Setzung, die ja nicht bloR Wissens-,
sondern auch Gewissensfrage ist, sichtbar. Uber prinzipiell Uner-
forschbares und Unerkennbares gibt es eben keine verniinftigen Kontro-
versen; Streit wird da gegenstandslos. Auch erscheint nicht viel spater
Kung-fu-tse, dessen Setzung des Tien als durchaus unpersénlich ge-
dachten und letzten Endes unbestimmbaren hdchsten Prinzips auf
ein gleiches Grundmotiv, wie bei Lao-tse, zurlickgefiihrt werden kann,
wie ja auch die Lehren und Bemuhungen dieses Geisteshelden in wei-
testem AusmaR zur Einigung Chinas beitrugen. Auch dirfte es wohl
das gleiche Motiv sein, das nicht lange nach diesen Denkern und be-
reits vor Meng-tse den Philosophen Mo-ti das Prinzip der uneinge-
schrénkten, allumfassenden Liebe als hochstes ethisches Gesetz zu
verkinden dréngte.

Waren Tao und Tien in Beziehung zum Liebesprinzip eigenthch
nur negativ bestimmende regulative Ideen, indem sie von sich aus
einen Wesensunterschied in Anbetracht des Menschen leugneten und
so konsequenterweise jedweden Standpunkt oder Malstab als unbe-
rechtigt erscheinen lieRen, der zu einer verschiedenen Schatzungsweise
menschliche Wesen betreffend und in der Folge in irgend einer Rich-
tung zu ihrer Entzweiung fiilhren mite, so gesellt sich die allgemeine
Menschenliebe dazu als Prinzip, das jenen richtungweisenden Annahmen
gegeniiber insofern als ein positives zu gelten hat, als es vom Menschen
allgemein sich bewéhrende Solidaritat und stets, tiberall, ohne Ausnahme
sich betatigenden Gemeinschaftssinn in unbedingter Weise fordert.



32 P. Vuk-Pavlovi¢

Die hier wirkenden, zu solcher Art Setzung und Bestimmung
flihrenden Motive lassen sich nun im weiteren Verlauf der Kulturent-
wicklung gegen Westen hin bis in den mittellandischen Lebensraum
verfolgen. Auch da wird es der bereits von Heraklit wachgerufene
Logos und dann noch eindrucksvoller der als Nous von Anaxagoras
bestimmte Weltordner sein, der schiichtern zuerst, je weiter aber, umso
offenkundiger als Ergénzung die Agape sucht und sich etwa bis zum
zweiten nachchristlichen Jahrhundert in standiger Anndherung zu ihr
fortbestimmt, bis zuletzt ihre volle Bedeutung als Lebens- und Kultur-
prinzip erkannt und anerkannt wird und sich das allgemeine Kultur-
bewuRtsein von ihr als Idee und MaRstab beeindrucken I&Rt.

Tatsdchlich bekundet dieselbe geistige Tendenz, gleichsam von
derselben Sehnsucht gendhrt, ihre Wirksamkeit in der gesamten,
damaligen Kulturwelt.

In Indien treten Jaina und Buddha auf. Mit geringem Unterschied
weisen beide den Weg zum selben Ziel. Wie im ferneren Westen der
Logos und die Agape in etwas spéterer Zeit als Méachte angesehen
werden, die der Erweckung rechten Lebens und der Aufrichtung wahren
Wesens dienen sollen, so fiihren da Erkenntnis und Zusammengehérig-
keitsgeflihl, Wissen und Mitleid ins Nirvanam, das Uber aller Vielheit
und Wandelbarkeit irdischer und himmlischer Gestalten steht und
so das eine und einige, der Erkenntnis entriickte, aber allen Wesen
grundsétzlich zugéngliche Ziel der Erlésung ist. Ohne Ricksicht auf
mogliche Beurteilung und Bewertung solcher Konzeption, muf ihr
zweifellos die Intention zugestanden werden, eine vollkommene Auf-
hebung jedweder Scheidung der Wesen zu bewirken und sich als die
Welt und die Menschheit einigendes Prinzip zu bewéhren.

Auch die Iranier scheinen zu dieser Zeit ihren groflen Religions-
stifter erhalten zu haben, Zoroaster, der das Gute und das Bose als
zwei sich bekdmpfende Méchte scheidet und den einen Weg der Uber-
windung des Bosen erhellt. Der Kampf ist einzig, allgemein, allgegen-
waértig. Von diesem Kampf, der die ganze Welt umfalit und die gesamte
Menschheit gleichermaBen und zutiefst angeht, kann niemand aus-
geschlossen sein: ihm gegeniber stehen alle ohne Unterscheid vor
derselben Aufgabe. So kann er auch nur ausgefochten werden, wenn
ausnahmslos alle in diesen Kampf einbezogenen Geschopfe einig sind.
Missen daher alle vernunftbegabten Wesen fur diesen einen einzig-
artigen Kampf gewonnen werden, so wird im Hintergrund auch dieser
Weltanschauung und Lebensauffassung das Motiv der Einigung sichtbar.

In Israél erreicht zu jener Zeit der Prophetismus einen Hohepunkt.
In Sicht tritt der eine, einzige, unsichtbare, in seinem Ratschlufl uner-
forschbare, Ubersinnliche Gott. Die Wirklichkeit des rein Geistigen
wird erahnt. Und da jedes Volk, wie bereits Xenophanes davon spricht,
sich seinen Gott anders, nach seiner eigenen Art vorstellt, so soll der
Gott der Propheten nicht im Bild dargestellt werden, damit er eben in
seiner Gottlichkeit als derselbe gleichermallen allgemein anerkannt
werden moége und so Gott aller Menschen und Vdélker sein und sie
Uber alle ihre Verschiedenheit hinaus einen kdnne. So begegnen wir



Vorsokratisches Denkertum 33

auch hier wieder der gleichen vorausiiegenden und als kladrenden Grund
derartiger Bestimmungen anzunehmenden Absicht: Aufhebung kinst-
licher oder als unnaturlich erachteter Schranken zwischen Menschen
und Setzung von Voraussetzungen mdglicher geistiger Angleichung
und sozialer Vereinheitlichung.

In dieser hohen Zeit geistigen Lebens tauchen nun auch in Griechen-
land die ersten Philosophen auf. Nicht durch Zufall geschieht es. Auch
zwischen Griechen und den nicht nur nah benachbarten, sondern
selbst ferner gelegenen Vélkern bestand regerer Verkehr, als man dies
oft anzunehmen geneigt ist. Nicht nur das gern besuchte Agypten, auch
Assyrien, in dessen Heer sich zu jener Zeit ebenso wie im &gyptischen
griechische Séldner befanden, und vielleicht mehr noch Babylon, dessen
Astronomie und Mathematik auf einer Hohe stand, mit der sich
agyptische Wissen kaum messen konnte, missen sicherlich Besuchs-
statten lern- und wilRbegieriger Griechen gewesen sein. Und wenn gar
iranische Magier Platos Akademie als Studierende besuchten, so diir-
fen gewil auch friihere wissenschaftliche Beziehungen zum Volk Zoro-
asters angenommen werden. Ja, sie scheinen ber Iran bis nach Indien
gereicht zu haben. Es drangt sich dies als umso wahrscheinlicher auf,
als manche Grundgedanken der friihesten griechischen Philosophen,
unter denen sich mehrere befinden, deren langeres Verweilen in der
Fremde beglaubigt ist, eigenartig an Stellen der indischen Upanishaden
(so beispielsweise Chandogya- oder auch Brihadaranyaka-Upanishad)
erinnern, wenn sich dabei auch eine nur fragmentarische und beildu-
fige Kenntnis oder auch mangelhaftes Verstdndnis derselben heraus-
stellen mag. Es konnte jedoch auch geringes diesbeziigliches Wissen
genigen, um bestimmte Gedanken in Lauf zu bringen. Dies gilt schon
hinsichtlich der alteren ionischen Naturphilosophen, wenn ihre indi-
schen Vordenker von Wasser, Feuer, Luft, Erde und Raum bzw. von
Feuchtigkeit, Glut, Ausdehnung, vom Begrenzten und Unbegrenzten
auf der Suche nach dem Wesenhaften reden. Ahnliches darf wohl
auch von den vorsokratischen Denkern gesagt werden, die nach jahre-
langem Ausbleiben in der Fremde die damals bedeutendsten und ein-
fluBreichsten griechischen Philosophenschulen an der unteritalischen
Kiste, in Kroton im Osten und in Elea im Westen griindeten, von
Pythagoras und Xenophanes.

Jung verlieR Pythagoras, der aus Samos stammte, seine Heimat,
um sich nach etwa zwei Jahrzenten in Kroton anzusiedeln, wo er seine
Schule grundete. Es ist bezeichnend, daf sowohl Herodot wie auch
Heraklit in ihm mehr einen Sammler von Wissensgut als einen ur-
springlichen Denker sehen, womit sie hauptsdchlich seine Vermitt-
lerrole betonen. Jedenfalls brachte er nach Unteritalien Lehren und
Bildungsmethoden, die ihren Urspung im ferneren Osten haben. So
gleich die Seelenwanderungslehre, deren Vorbild zweifellos in Indien
zu suchen ist. Mehr aber noch ist es die Erziehungs- und Bildungs-
praxis, die geradezu der indischen nachgebildet und den damaligen
Kulturtendenzen des Westens angepalit gewesen zu sein scheint, da
sie im mittell&ndischen Bereich in jener Form und mit jenen Zielen

3 Ziva Antika



34 P. Vuk-Pavlovi¢

bis dahin nicht geubt wurde. Auch in Sparta und auf Kreta nicht,
mochte man zu dieser Annahme auch schon geneigt gewesen sein.
Denn da ging das genossenschaftliche Bildungssystem auf mihtérische
Ertuchtigung, wahrend es bei den Pythagoreern harmonische Ent-
faltung des Menschen als Person, geradezu ein Umformen (melapyav)
desselben zum Ziel hatte.

Tatsdchlich war es Indien, wo Erziehung und Bildung in engster
Lebensgemeinschaft von Meister und Jiinger zur Durchfiihrung gelangte.
Diese Gemeinschaft, die sich auf lange Jahre erstreckte, wurde so
hoch geschéatzt, daR der Eintritt in diese als neue Geburt aufgefafit
wurde und man die so Herangebildeten als die Zweimalgeborenen
bezeichnete. Der Lehrer ist verehrungswdirdiger als der Vater, und der
Bund der Pythagoreer kennt dieselbe Einstellung gegeniber dem
Meister. Auch wurde da wie dort dieselbe Verhaltungsweise vom Jinger
verlangt: Gehorsam, MaRigkeit, Sittsamkeit. Im Gegensatz zu den Mit-
telmeerlandern, wo lautes oder hinmurmelndes Lernen Sitte war, forderte
die pythagoreische Bildungsgemeinschaft schweigendes Aufnehmen und
Uberdenken des Dargebotenen. Und da diese auf Lebensgemeinschaft
sich grindende Bildung seitens der Pythagoreer zu einem bewuften
System ausgebaut wurde, darf da auch der Anfang abendlandischen
erziehungswissenschaftlichen Nachsinnens angesetzt werden.

Nun ist es bedeutsam, dal fiir die Pythagoreer gerade die mathe-
matische Bildung grundlegend war, wodurch sie hauptsachlich baby-
lonisches Wissen vermittelten. Sie sollen nach Aristoteles die ersten
gewesen sein, die unter den Griechen die mathematischen Wissen-
schaften systematisch betrieben. Es ist auffallend und dirfte kein,
Zufall sein, daBB dies gerade zu jener Zeit geschieht, da die Neigung
zur Uberwindung ungleicher Menschenbewertung und auch der die
Volker entzweienden Schranken zu einem der starksten Motive philo-
sophischen Nachsinnens wie auch prophetischen Wirkens wird. Die
Pythagoreer behandelten sicherlich nicht ganz ohne Beziehung zu die-
sem Motiv die Lehre von den Zahlen, dem Raume, der Harmonie
und den Gestirnen unter einheitlichen Gesichtspunkten, indem ihnen
die Analogie von Raum-, Ton- und Zahlenverhéltnissen, sowie die
Mdglichkeit, die ersteren auf die letzteren zurtickzufiihren, zu Bewuf3t-
sein kam. Soweit nun alle Dinge in bestimmten Verhéltnissen zuein-
ander stehen, ahmen sie die Zahlen nach. Alles 1aBt sich demnach als
Rhytmus, Proportion, Harmonie begreifen. So berucht nach den Pytha-
goreern das Wesen des Seienden im unsinnlichen Unwandelbaren,
im Giltigen der Zahl, zuletzt der Harmonie, in der die Vielheit der
Zahlen und die Mannigfaltigkeit ihrer Verhaltnisse als Einheit zu
erschauen und als Gesetz des Weltgebdudes, des von Pythagoras so
benannten Kosmos, zu begreifen versucht wird.

Von doppelter Bedeutung war diese Hochschatzung der Zahl.
Durch sie wurde die Mathematik von den Zeiten der Pythagoreer an
grundlegend fir den Bildungsgang des abendldndischen Menschen,
flr den Fortgang seiner Wissenschaft und so auch in gewissem Sinn
selbst fur sein Schicksal. Dies aber umso mehr, als die pythagoreische



Vorsokratisches Denkertum 35

Zahlenlehre zu einem der Motive der Ausgestaltung der platonischen
Ideenlehre wurde, die ja ihre Bedeutung fur das abendldndische
Geistesleben auch heute noch nicht eingeblRt hat.

Fir ihre Zeit wollten aber die pythagoreischen Bundesgenossen
Harmonie der lebendigen Welt, Einigkeit und Einheit der Menschen*
und der Volker. In diesem Sinn deuteten sie die Seelenwanderungs-
lehre und betrieben auch den musikliebenden mittellandischen Vélkern
Agyptens und Israéls gleich Musik in der wohl nicht ganz unbegriin-
deten Uberzeugung, daR ihr harmonisierende und die Menschenseele
vertiefende Macht in bedeutendem MafR zukomme. Indem sie aber
nicht in den vielen Gottern des damaligen Volksglaubens, auch in
keinem bevorzugten unter ihnen, sondern in der Zahl, der sie geradezu
im Gegensatz zu anthropomorphen Gottesvorstellungen Gottlichkeit
zuerkannten, das die Welt zusammenhaltende und regierende Unbe-
dingte sahen, waren sie sich gewi auch dessen bewuft, in diesem
rationalen Prinzip, durch das sie alle die verschiedenen Nationalgott-
heiten, allem Anschein nach, ersetzen zu kénnen glaubten, ein einigen-
des Band zwischen verschiedenen Kulturen gefunden zu haben.

Solches Trachten scheint durchaus Bedirfnis der Zeit gewesen zu
sein, denn ahnliche Tendenzen lassen sich auch bei Xenophanes, dem
Begrunder der Schule in Elea, feststellen. Erfahrungen eines langen
Wanderlebens, das ihn in viele und ferne Lé&nder fuhrte, lieBen ihn
durch Vergleichung des Verhaltens der Menschen verschiedener Volker,
ihrer Brauche und Sitten, ihrer politischen und religiosen Anschau-
ungen, die Relativitat derselben, vor allem ihrer Gottesvorstellungen,
erkennen. Nur das Ganze der Welt und somit ein Eines kénne, folgert
er, als hochstes und wertvollstes Gottheit sein. Den vielen Gottern
komme daher kein echtes Sein zu, in Wahrheit sind sie nicht seiend.
Von da aus gehdrt nur ein Schritt dazu, alles Viele und Wandelbare
als Welt der ,,Maya“, des Scheins, wie es in Indien geschah, oder als
das Nichtseiende nach Auffassung der Eleaten anzusehen. So ersetzte
denn auch der Eleate Parmenides, der ubrigens mit den Pythagoreern
wohl in Beziehung stand, den pythagoreischen Zahlenpluralismus
durch einen Monismus des Seins. Zugleich war dies aber auch ein
Weg zum Monotheismus, denn es darf nicht Gbersehen werden, dal
der parmenideische Seinsbegriff ein zwischen Theologie und Meta-
physik schwebender ist. Gerade dadurch konnte er aber, wie es scheint,
den Intentionen des Parmenides und seines Nachsinnens entsprechen.
Als Philosoph war er keineswegs lebensfremder Wissenschaftler. Es
ging ihm wohl um das Ganze des menschlichen Lebens, das zu gestalten
er sidi berufen wahnte. War er doch auch Gesetzgeber seiner Stadt.
Und als solchem mufte es ihm als tiefem Denker und hervorragender
ethischer Personlichkeit gewi daran gelegen gewesen sein, eine Welt-
und Lebensanschauung zu begriinden, die Menschen und Vdlker zu
gegenseitiger Annaherung und friedlichem Beieinanderleben geneigt zu
machen irgendwie f&hig ware. Nicht zuféllig ist es auch, wenn Parme-
nides als hochste Herrin im Weltall gerade die Liebe wohnen 14Rt,
die, wie er sich bildlich auszudriicken versucht, als Goéttin am Uber-

3*



36 P. Vuk-Pavlovié¢

gang von Tag und Nacht die Seelen in die Finsternis wie auch ins Helle
flhrt, in das Nichtseiende nicht minder als in das Seiende. Das anfang-
liche Zuschreiten zum Prinzip der Agape wird so hier, wenn auch
erst wie aus der Ferne, bemerkbar. Bestimmt aber dann Parmenides
das Seiende als Einheit, Unwandelbarkeit und Geistigkeit und &Rt
er es als solches als nur durch das Denken, nicht durch wahnerzeugende
Sinneswahrnehmung, wie er meint, erfalbar sein, so daB sich also
seiner Auffassung nach das fir alle erkennende Wesen gleich geltende
Wahre nur dem Verstand offenbart, so ist man geneigt, an Spinoza
zu denken, nach dessen Lehre nur die Vernunft im Gegensatz zu den
Affekten die Menschen zu gegenseitigem Verstandnis und friedlichem
Einvernehmen zu fuhren vermag.

Wo nun Parmenides alles Sinnenhafte und Vergéngliche fir bloRRe
Namen ausgibt oder wo er die Mdglichkeit eines Entstehens aus Nicht-
seiendem, also eine Schopfung aus dem Nichts (vielleicht gar in be-
wultem Gegensatz zu gewissen Schopfungsmythen) ablehnt, weil sich
Nichtsein nicht denken lieBe und es aus eben diesem Grund auch nicht
bestehen konne, da kann man schwer der Versuchung widerstehen,
einen Vergleich mit dhnlichen in Indien entstandenen Gedanken (vor-
nehmlich mit gewissen Stellen der bereits erwahnten Chandogya-
Upanishad) zu machen.

So vermitteln denn die Eleaten bewult oder unbewulit gewisse
Auffassungen zwischen Ost und West, Gedanken, die sie als Baustein
den geistigen Grundlagen mittellandischer Kultur beifligen. Eigene
Tat ist es aber, wenn sie solche Bausteine dem von ihnen eigentiimlich
radikalisierten und von Zenon durch eigene Dialektik unterbauten
Rationalismus eingliedern. Indem sie nun diesen dem Mutterland
Ubermitteln, wo Platon an der Lehre des Parmenides weiterbauen
wird, werden sie zu Erweckern des abendldndischen metaphysischen
Sinnens und dialektischen Denkens.

Immerhin war die Richtung, in der Platon an den Eleatismus
anknlpfen wird, nicht die einzige. Eine andere Wendung gab ihm der
Stolze und selbstbewuBte Sizilier Gorgias aus Leontini, indem er auf
eine den Denkern aus Elea selbst im Grunde entnommenen Weise letzte
Konsequenzen aus deren Lehre zog. Der Sinn seiner Aufstellungen
durfte darin zu fassen sein, dal das von Parmenides vorausgesetzte und
behauptete Sein keine Bestimmung vertriige, da sich keine derselben,
wie Gorgias zu beweisen bemuiht ist, widerspruchslos denken I4Rt.
In dieser Hinsicht stiinde es, meint Gorgias, um das Seiende nicht
besser als um das Nichtseiende. So kdnne vom Standpunkt der Denk-
barkeit oder Denknotwendigkeit aus so gut beides wie keines der-
selben als seiend angenommen werden. Dem Bergiff nach des Inhalts
entleert decken sich wohl Sein und Nichts. Es fallt aber schwer, sich
der Interpretation anzuschlieBen, nach welcher Gorgias seinem Wort-
laut gemaR einfach schlielen wiirde, es gabe Uberhaupt nichts. Solch
ein SchluB waére ja unsinnig. Auch als Scherz, als was er einigen Deu-
tern scheinen will, dirfte er kaum zu verstehen sein. Sinngeméaler



Vorsokratisches Denkertum 37

wird vielmehr die Annahme sein, dalR das Nichts des Gorgias kein
negatives, sondern ein der Erkenntnis gegenuber relatives Nichts ist.
Kann es sich doch im Sinn der Eleaten nur um ein unbedingtes, abso-
lutes, ja, in letzter Sicht gottliches Sein handeln, und von diesem als
solchem scheint Gorgias behaupten zu wollen, es ware Nichts als ein
Unerkennbares, von dem man weder Sein noch Nichtsein behaupten
kénne. Gorgias beschreitet so, und zwar auf dem Boden des Eleatismus
und dessen eigener Dialektik, den Weg zum Atheismus. Er bewegt
sich, Protagoras darin gleichend, zu ihm hin, ohne ihn jedoch dogma-
tisch festzulegen. Es lag dies Ubrigens in der Zeit. Nicht Zufall ist es,
wenn gerade damals (im Jahr 432 v. Chr.) in Athen das Gesetz gegen
Gottlosigkeit erschien, das dann Anaxagoras und andere Denker traf.
So durfte in diesem Zusammenhang wohl auch die Frage berechtigt
sein, ob es denn Gorgias nicht scheinen mochte, dalR durch den von -
ihm begangenen Weg, der eigentlich eine radikale Absage an jedweden
Dogmatismus bedeutet, auch ein Hindernis zur Volkerverstdndigung
weggerdumt wird, einer Verstdndigung, an der ja, wie es bereits er-
wahnt wurde, Gorgias und seinen Anhdngern besonders gelegen war.

Des Gorgias Lehre vom Nichts, die keinesfalls als sophistisches
Gedankenspiel angesehen sein will, hebt sich nun von einem gewich-
tigen und folgenreichen Hintergrund ab. Als Hinweis, daf dieses Nichts
keineswegs als ein negatives gemeint war, kann die aus diesem Gedan-
kenkreis erfolgte Stellungnahme des Xeniades gelten, nach welchem
das Nichtseiende als wirkend, geradezu als schopferisch aufgefafit
wird. Aus ihm sollen alle Dinge hervorgehen und wieder in dasselbe
eingehen, mag sonst auch alle Vorstellung und Meinung, ja, alles,
triigen. Indem aber so einem Prinzip des Werdens als Ursprung des
Entstehens und Vergehens und damit zugleich Parmenides und seinen
nadchsten Anhangern zum Trotz der Welt der Vielheit volles Recht
eingerdumt wird, schlagt die eleatische Lehre zuletzt in ihr Gegenteil
um. Nicht steht es jedoch so um das mdgliche hintergriindige mensch-
liche Motiv, das zu jener Annahme eines schopferischen Nichts gefiihrt
haben mochte. Wo ndmlich alles Geschopfuche, alle Auffassung der
Dinge wie diese Dinge selbst als demselben grundsétzlich unbestimm-
baren Nichts entstammend angesehen werden und somit auch alle
die Menschen trennenden Bestimmungen und Bewertungen folgerichtig
als falsch und nichtig erscheinen missen, da laRt sich auch der Annahme
nicht ausweichen, daR alles, was Menschen und Vdlker scheidet und
entzweit, zuletzt auf bloRer wesenloser Menschensatzung beruht,
keine Berechtigung hat und daher hinféllig wird. So bleiben sich durch
jene weltanschauliche Stellungnahme Gorgias und die Gorgianer
durchaus treu, sobald sie die Gleichheit der Hellenen und Barbaren,
sowie der Freien und Sklaven vertreten.

Die Kontroverse zwischen Eleaten und Gorgianern ist insofern
belehrend, als ihr enthommen werden kann, wie verschiedene Lehren
auf das gleiche von der Welt- und Lebenslage diktierte Motiv riick-
bezogen werden kénnen. Es hindert wohl nichts, daf verschiedene
Planungen im Dienst des gleichen Zweckes stehen. Immerhin muf}



38 P. Vuk-Pavlovié

nun jene gorgianische Konsequenz, die nicht weniger einseitig ist, als
die gegenteilige der Eleaten, als in einer alteren Lehre bereits keimartig
vorgebildet angesehen werden, derjenigen ndmlich, die der sonderbare
Lehrer des Gorgias vortrug, ohne jedoch jenen Einseitigkeiten ver-
fallen gewesen zu sein.

Die eigenartige, vielseitige kulturschopferische Personlichkeit des
SiciUers Empedokles aus Akragas ist es, an der in diesem Zusammen-
hang nicht vorbeigegangen werden kann.

Empedokles, der als Schiler sowohl des Pythagoras wie auch des
Parmenides genannt wurde, beachtet bereits nebst dem einen Sein
auch die Vielheit dessen, was nicht dieses Sein ist und demgemaR als
Nichtseiendes betrachtet wird. Das Unwandelbare hat somit kein
groReres Anrecht auf Beachtung als das Fluchtige der Erscheinungen.
Empedokles kann seine Aufmerksamkeit dem Naturgeschehen eben
nicht entziehen. Denn er ist nicht nur Dichter und Denker. Als Arzt
und Helfer ist ihm Naturschau gerade so bedeutsam und berechtigt
wie ontologisches Denken. Als Naturmystiker vereinigt er so pytha-
goreische und parmenideische Motive mit dem Interesse der ionischen
Naturphilosophen. Es beriihren sich im Denken und Lehren des Empe-
dokles Ost und West der mittellandischen Geisteskultur. Nicht nur
der engere griechische Osten ist es, auch nicht nur die von den Pytha-
goreern (ibernommene Seelenwanderungslehre, in der sich Uberzeu-
gungen des entlegenen Ostens widerspiegeln, was bei Empedokles
zur Geltung gelangt. Breiter ist seine Lehre angelegt, weitreichender
der geistige Gehalt, den er vermittelt.

Indem Empedokles dem Entstehen und Vergehen der Organismen
nachgeht, findet er den Grund dieses Geschehens in der Mischung
und Trennung der gemischten Bestandteile, deren er vier annimmt,
das Hart-trockene, das Flissig-feuchte, das Fliichtig-gasige und das
Feurig-glihende. Es findet so eine standige Veranderung statt, in der
Empedokles das Eine und das Viele als relativ zueinander ansieht und
das eine in das andere im ewigen Kreislauf Gbergehen 1aBt. Die Ele-
mente mischen und trennen sich jedoch nicht aus eigener Kraft. Viel-
mehr sind es zwei kosmische Méchte, die sie dazu treiben: Liebe und
HaR.

Es fallt auf, daf es nicht die Vernunft ist, die, wie bei Anaxagoras,
die Welt regiert. Unwillkirlich denkt man dabei an den Willen Schopen-
hauers. Nun sind aber Liebe und HafR menschliche Affekte, aber auch
solche der Gotter Homers. So scheint gleichsam ein theogonischer
Rest als ein dem Volksglauben gemachtes Zugestdndnis da geblieben
zu sein, nur hat Empedokles diese Affekte als StoRkrafte der Natur
objektiviert und sie wie des Theomorphismus so auch des Anthropo-
morphismus entkleidet. Immerhin drangt sich die Frage auf, woher
es denn kommen mag, daB der Schiler radikaler Monisten nicht zu
einem einzigen hdchsten Prinzip vorstoRt, sondern bei zwei entgegen-
gesetzten letzten Méchten stehen bleibt, die die Elemente in einen
ewigen Kreislauf zwingen, und die noch dariiber hinaus im Grunde



Vorsokratisches Denkertum 39

ethischen Charakter tragen, indem ja die eine Friedenstifterin, die
andere der Streit selbst ist.

Tats&chlich kann zu diesem Dualismus des Empedokles trotz
offenkundiger Unterschiede eine geradezu zwingende Entsprechung
im dualistischen Weltbild des Zoroaster gefunden werden, einem
Weltbild, das mehrere Zeitabschnitte kennt, in denen der Kampf
zwischen dem guten und dem gleich urspriinglichen bdsen Gott zum
Austrag gebracht wird. Nun, Zeitabschnitte kennt das Weltgeschehen
des Empedokles, und zwar als erstes solches bei den Griechen, auch
Zeitabschnitte, in denen, ohne absehbares Ende zwar im Unterschied
zum Weltbild Zoroasters, abwechselnd die Liebe und der Hal} richtung-
weisend sind. Ohne Ricksicht jedoch darauf, ob hier Entsprechung
auf einem gewissen EinfluR vom Osten her beruht, deutet solcher,
Dualismus jedenfalls auf gemeinsame geistige Grundtendenzen im
Mittelmeerraume zu jener Zeit hin, die eine gegenseitige Bestarkung
in bestimmter Richtung begunstigten. Konnte doch der iranische
Dualismus selbst die Gottesvorstellung des damals mit Persien in
regem Verkehr stehenden lIsraél beeinflussen, indem seinem Gott des
Lohnes und der Rache der Satan zur Seite gestellt wurde, der ganz
im Sinn iranischer religioser Auffassung alle Strenge und Hérte des
Gottes als Prinzip des Bosen auf sich zu nehmen hatte, um Gott zuletzt
zum liebevollen Vater, zur Gute selbst werden zu lassen. Hier klart
sich zuletzt auch der Sinn eines solchen vom Weltprinzip das Bdse
abstreifenden Dualismus, der wieder den, wenn von hieraus auch
noch weiten Weg in der Richtung zur Agape weist.

Eine merkwiirdige weitere, schwerlich zufallige Ubereinstimmung
zwischen jenem Osten und dem hellenischen Westen findet sich in
der auffallenden von Empedokles zur Schau getragenen prophetischen
Haltung bei dem zu hoher Geltung gelangten Prophetentum in lIsraél,
eine Ubereinstimmung, die bis in das Legendenhafte geht. Wenn nam-
lich sowohl Zoroaster als auch der Prophet Elias durch Feuer und
Blitz in den Himmel gehoben werden, so steht ihnen Empedokles wahr-
lich nicht nach, wenn er sich vom Feuer des Atna verschlingen I4Rt,
wobei vielleicht nicht vergessen werden sollte, dafl dem unweit von
den lIraniern und dem Israél der Propheten in Ephesos lehrenden
Heraklit das Feuer Weltgrund, Weltseele, Weltvernunft bedeutete.
Und gleichwie Heraklit die nach seiner Lehre eine allen gemeinsame
Welt als ewig lebendiges, von keinem Gott geschaffenes Feuer erachtet,
so entgottert auch der als Staatsmann und Arzt, als Dichter und Weiser
gefeierte und als Wundertater und Prophet sich gebérdende, dabei
doch demokratisch gesinnte Empedokles sein Weltall.

Indem Empedokles die Gotter selbst in den unabanderlichen
Kreislauf des Geschehens den Pflanzen, Tieren und Menschen gleich
einbezieht und sie alle, wie dies ja Ubrigens Buddha &hnlich in Indien
annimmt, demselben Schickal verfallen sein 1&R3t, ergibt sich ihm eine
besondere Konsequenz. Wo Gotter mit den Menschen dasselbe
Schicksal teilen missen und ohne ein Anrecht auf héheren Rang dem-



40 P. Vuk-Pavlovi¢

selben Gesetz des Entstehens und Vergehens unterworfen sind, da
fallt aller wesenhafte Unterschied zwischen ihnen. Und wo Gotter
selbst den Menschen gleich sind, da dirften wohl unter den Menschen
allein Unterschiede noch viel weniger als zurecht bestehend oder irgend-
wie geltend angenommen werden, hinter welcher letzteren Konsequenz
sicherlich das wahre Motiv jener Gleichstellung von Goéttern und
Menschen zu suchen ist. Geht es zu allerletzt doch wohl um den
Menschen, nicht um Gotter!

Auf jener Uberzeugung von der berechtigten Gleichstellung von
Gott und Mensch dirfte sich aber auch das fir jene Zeit unerhorte,
ungewohnt hochentfaltete Selbstbewuf3tsein griinden, das Empedokles
bewegt, sich selber einen Gott zu wahnen und Gott sich zu nennen.
Wie hoch jedoch solch ein Ausspruch auch klingen mag, es ist dieser
Anspruch doch weit davon entfernt, Hochmut oder Ubermut zu sein.
Es ist dies eine Einstellung gegeniiber dem Leben auf Grund einer
Erfahrung des Schopferischen und einer Einsicht, die zu den hdchsten
Errungenschaften des damaligen Kulturmenschen zu rechnen ist. Es
ist dies eine Leistung an Wertsichtigkeit, die, in unseren Worten ge-
sprochen, nichts geringeres bedeutet als die Bewul3twerdung und Ent-
deckung des Menschen als Personlichkeit. Es ist die Sichtbarmachung
derjenigen MogUchkeit von Menschengestaltung, die gerade nach
heutiger Auffassung Grundlage aller echten Kultur zu sein hat. Darin
scheint auch die Leistung der vorsokratischen Denker Grofigriechen-
lands zu gipfeln. Denn in den folgenden Zeiten, in denen Platon und
die Propheten fir die Entfaltung der abendléndischen Kultur ent-
scheidend sein werden, wird es zuletzt die Frage nach der Gestaltung
menschlicher Personlichkeit sein, die bei der sich immer wieder als
notwendig ergebenden Vermittlung zwischen religioser Einstellung und
philosophischer Besinnung von groRter Bedeutung sein wird.

Indem so die vorsokratischen Denker GroRgriechenlands auf
der Suche nach dem Weltgrund, der Welteinheit, der Weltenharmonie
und dem Weltgesetz waren, wurden sie gleichfaRs zu Uberpriifern von
Anschauungen anderer Volker und teils zu Uberwindern teils zu Ver-
mittlern gewisser ihrer Gedanken, und dies im guten Glauben, zwischen
ihnen, die oft in ein Verhaltnis starkster gegenseitiger Spannung gerieten,
nach Mdoglichkeit Harmonie und Frieden zu stiften. Als Philosophen
und Staatsménner, und die meisten unter ihnen waren beides, bekun-
deten sie hervorragenden Sozialsinn und trachteten nach geistiger
Anndherung der um das Mittellandische Meer lebenden und sich nur
zu oft bekriegenden Menschen. lhre Wirkung ist aber in Wahrheit
eine noch weitere. In ihrer Suche nach Madglichkeiten eines Volker-
verstdndnisses Uberlieferten sie Gedanken und erdrterten bereits zu
ihrer Zeit Fragen, die bis an die Grundlagen der gegenwaértigen abend-
landischen Geisteskultur heranreichen.

Skopje. P. Vuk-Pavlovi¢.



