LES ANCIENS ELEMENTS BALKANIQUES
DANS LA FIGURE DE MARKO KRALJEVIC

Notre poésie populaire, et surtout les chansons du cycle de
Marko Kraljevié, est considérée jusqu’a nos jours principalement
comme une création nationale des Slaves du Sud dans un cadre
historique déterminé embrassant I’époque de la fin du XIV-éme
jusqu’au commencement du X1X-éme siéclel). Les recherches scientifiques
n’ont presque jamais* dépassé ces limites étroites, ce qui a exercé une
influence essentielle sur I’interprétation de notre poésie populaire de
méme que sur les conclusions principales relatives. Notre poésie popu-
laire n’était aux yeux de nos nombreux chercheurs que littérature,
motif artistique, question de classification précise de la chronologie et
de I’origine de certains motifs et chansons — en un mot une histoire
littéraire. Aussi certains problemes sont restés irrésolus, et certaines
conclusions ne semblent pas sdres. L’insuffisance et I|’étroitesse de
cette méthode exclusivement littéraire deviennent surtout évidentes
dans la maniére de poser et de résoudre les problemes relatifs a la
figure centrale de notre épopée nationale — la figure de Marko Kra-
ljeviéd.

I

De nos jours, la question est a peu pres tirée au clair que Marko
Kraljevié de notre poésie populaire n’a aucune liaison avec le roi hi-
storique Marko3), que I’histoire mentionne d’avoir régné un temps

1) UAntologie des chansons populaires épiques de Vojislav Djurié (I'édition
de S. K. Z. Beograd 1954 — en serbo-croate) dans son introduction (p. Vil—CIII)
et les notes (p. 525—592) éontient un sommaire de tous les résultats importants
concernant la poésie épique populaire, ainsi que de la littérature la plus importante
sur ce sujet.

2 Ce qu’on a en vue ici, tout d’abord, ce sont les hypothéses concernant I’expli-
cation de gloire épique de Marko Kraljevié et de la propagation large des chansons
populaires relatives a son personnage chez tous les peuples du territoire de la Pé-
ninsule Balkanique (voir le sommaire de ces hypotheses chez N. Banasevié, Le cycle
de Marko Kraljevié et les échos de la littérature chevaleresque franco-italienne, avec
un résumé en frangais, Skoplje 1935, p. 38—47).

3 Tres tot déja on a remarqué le fait qu’il n’y a pas beaucoup de ressemblance
entre le roi historique Marko et le Iégendaire M. Kraljevié. Cf. Vuk Karadzi¢, Diction-
naire serbe, Beograd 1898, s. v. Marko Kraljevié; Tomié, U histoire dans les chansons
populaires sur M. Kraljevié /, Beograd 1909 (en serbo-croate) et S. Stojkovié, Marko
(en serbo-croate) Novi Sad 1922. L. Mirkovié a recueilli les données historiques sur
le roi Marko (Starinar, 1924—25, p. 32 sqq.).



76 D. Srejovi¢

trés court en qualité de vassal turc sur un territoire, relativement petit,
qui sétend entre Prilep, Bitola et Ohrid. L’homme plus connu dans
les annales par ses embarras de ménage, que par des grandes et impor-
tantes actions, auquel on reprochait plus tard d’avoir fait amener
les Turcs a Kosovo, d’autre part un bon chrétien, ,bienheureux® et
,orthodoxe@ n’a rien de commun avec le l1égendaire Marko Kraljevié.
Certaine coincidence au point de vue du nom, du lieu natal et de ori-
gine et certains détails d’importance secondaire concernant son regne,
— c’est tout ce qui lie ces deux personnages entre eux. Mais, toutefois
le roi historique Marko a servi et sert encore aujourd’hui comme le
plus ancien modeéle, comme limite chronologique a partir de laquelle
commence toute recherche relative a Marko Kraljevié, ce qui a exercé
naturellement une influence décisive sur toutes les conclusions défi-
nitives aussi au sujet de ce personnage.

Par son interprétation de la figure de Marko Kraljevié, Yuk4)
a jeté une base qui a servi par sa suite au développement de toute une
série d’hypothéses naives, d’apres lesquelles la figure de Marko Kra-
ljevié est le résultat de ,,sympathies® et de ,,sentiments@® populaires
qui ont suivi la mort de VukaSin (Halanski, Djordjevic)5 ou bien ce
qui semble encore plus inexact, en raison de i’admiration populaire
pour sa ,,grande force physique6 (Jagié)6) et sa ,,robustesse corporelle®
(Mareti€)7) ou bien encore en raison de ses qualités généreuses et son
bon coeur (Stojkovié)8. Cette opinion, encore aujourd’hui trés re-
pandue, d’aprés laquelle il est ,le représentant de notre peuple tout
entier et l'incarnation de toutes les qualités nationales, bonnes ou
mauvaises® (Djordjevic)9), résulte d’une thése, posée d’avance erronée,
qui prétend voir dans la figure de Marko Kraljevié des chansons popu-
laires le roi historique Marko, qui, ainsi que le constate a justes titres,
N. BanaSevi¢l0), ,,n’a accompli aucune action historique qui aurait
pu ravir d’admiration ses contemporainsé& En outre, en procédant a
une analyse détaillée il est facile a constater que tout le cycle des chan-
sons sur Marko Kraljevié ne contient en réalité ni des événements
réels ni des personnages réels historiquesl1l). En général, le sentiment

4 V. Karadzic, 1.1.

5 Chalanskij, Ruski, filol. vesnik, VarSava 1893—1895 et Djordjevic, Le précis
sommaire des chansons populaires serbes {en serbo-croate), Bratstvo 11, Beograd 1889.

6 Kraljevié Marko kurz skizzirt nach der serb. Volksdichtung, Archiv f. SI.
Ph., 444.

7 Les héros de Kosovo et les événements dans la poésie épique populaire {en
serbo-croate), Rad XCVII, p. 72 et Notre poésie épique populaire, 1909., p. 144

8 S. Stojkovié, o. c., p. 5—6.

9 Dijordjevic, 0. cpassim.

I0) N. BanaSevi¢, op. cit., p. 185.

n) Tomi¢ {o. c.,passim) a essayé a prouver que les événements et les personnages
historiques duXV 11-emeetdu XVII1-éme siécle ont exercé une influence sur la création
des chansons sur M. Kraljevié (par exemple les chansons Marko Kraljevié et Musa
Kesedzija et Marko Kraljevié et Djemo Brdjanin). Bien que son essai n’ait pas été
couronné de succes (comp. la critique N. Banasevié, op. cit., p. 11, 88 sqq., 101 et
plus loin), on ne pourrait mettre de c6té le fait qu’il y a certaines chansons de M.
Kraljevié qui contiennent aussi d’événements historiques réels, de I’époque histo-



Les anciens éléments balkaniques dans la figure de Marko Kraljevic 77

et lattitude du chantre populaire en vue du passé national ne sont
nullement historiques; autant que certaine chanson contient méme
la description d’un moment ou bien d’un personnage historique, ces
événements n’ont jamais conditionné la création et I'inspiration de la
chanson, mais constituent seulement la trame que le chantre populaire
introduit dans un sujet, fixé d’avance, qui devient de cette maniere
actuel. Il est clair, que méme dans la chanson d’Uros et les Mrnjacevics,
qui abonde d’autre part d’un plus grand nombre de noms historiques.,
il ny a en réalité aucun élément historique, de méme que le frére de
Marko Andrijas, sa mére Jevrosima ou bien son frére de lait Milo$
n’ont rien de commun avec les personnages historiques portant le méme
nom, d’ou il résulte que derriére ces personnages se trouvent cachés
des personnages tout a fait différents. Mais lesquels? Dans la période
qui a suivi la bataille de Kosovo, il n’y avait dans I’état serbe et dans
les états proches aucun personnage aussi puissant qui aurait pu impressi-
onner et inspirer le peuple. Il ne restait qu’une seule issue, c’est d’attirer
I’attention sur certaines analogies, autant qu’il y en avait, et sur I'in-
fluence de la littérature des autres peuplesl?k Cette solution considérée
du point de vue purement formel, semble étre admissible. N. BanaSevi¢
a montré, par exemple, que les échos de la littérature héroique franco-
italienne ont pénétré dans les Balkans aussi et que certains passages
du cycle des chansons sur Marko Kraljevié semblent sans conteste
étre pris de certaines légendes héroiques de I’'Occident. Mais, tant que
la recherche ne se limite qu’aux analogies extérieures, il est possible
que les motifs et les lieux qui lient entre eux deux phénomenes comparés
ne sont pas le résultat d’une influence mutuelle, mais qu’ils découlent
du méme caractére de la psychologie humaine, dont le nombre des
sujets et des motifs est limité. D’autre part, il est difficile de croire que
la littérature héroique occidentale européenne ait pu pénétrer dans
les masses illettrées populaires et supposer que Guillaume, Roland ou
bien Raynouard ait pu devenir dans les Balkans un héros national,
que tous les Slaves du Sud croyaient sentir et voir a chaque pas, qu’un
écho d’une littérature étrangére ait pu se transformer en son retten-
tissant d’une fanfare, entendu par nos guerriers déja en 1912 dans la
bataille de délivrance de Prilepl4). De plus, on oublie qu’une pareille

rique postérieure des peuples balkaniques. Cependant, ces événements ne font pas
le fond de la chanson; ils ne représentent que ses accessoires extérieurs.

12 On a écrit beaucoup a la fin du siécle passé et au commencement de ce
siecle qu’il y avait de motifs pris dans la poésie des autres peuples, au temps ou la
théorie des influences culturelles et des motifs internationaux était a la mode (Cf. T.
Maretic, Notre poésie populaire épique (en cerbo-croaté), p. 191—236 et la littérature
citée dans cet ouvrage).

13 N. Banasevic, op. cit.

u) Si I’'on admettait enfin la these, d’aprés laquelle M. Kraljevié n’aurait été
que Fhypostase balkanique de Rolland, Guillaume ou bien Raynouard, le probleme
tout entier non seulement n’aurait pas été résolu, mais il serait devenu méme encore
plus compliqué. Quels sont en effet les personnages connus sous les noms de Guil-
laume, Rolland ou bien Raynouard? C’est une question qui n’est pas encore tirée
au clair.



78 D. Srejovic¢

légende, telle celle de Marko Kraljevic, qui avait pour notre peuple
la valeur d’un mythe national, n’est pas un spectacle littéraire et esté-
tique, destiné a faire du plaisir ni le produit des effusions sentimentales,
de compassion, ni la personnification du bien et du mal, mais quelque
chose qui est liée essentiellement a I’étre tout entier de notre peuple,
quelque chose qui était son pain quotidien et une question de vie ou
de mort. Ces chansons sur Marko Kraljevic cachent quelque chose
de plus sublime et de plus important que I’on ne suppose ordinairement;
cette légende et cette figure ne sont pas imaginées ou prétées, mais
bien le plus intimement vécues; ce héros cavalier était attendu intensi-
vement et il devait nécessairement paraitre. C’est pourquoi le point
central du probleme qui se pose au sujet du personnage de Marko
Kraljevic se déplace du domaine des études historiques et littéraires,
qui considérent I’oeuvre déja réalisée, dans le passé plus lointain, ou
I’oeuvre lui-méme était préparée, dans sa préhistoire, qui conditionne
et détermine toute forme historique. Malheureusement, ce domaine
se dérobe complétement a I’'examen scientifique plus exacte, car
il appartient a cette histoire psychologique voilée et a jamais perdue
d’une culture, toute pleine d’événements internes collectifs d’une tribu,
des plus intenses, ressentis le plus intimement dans un milieu nouveau
et sur une terre nouvelle, dans la période avant la formation du peuple
et de I’état. En conséquence la création d’une légende est avant tout
un phénoméne psychologique, déterminé par des évenements les plus
personnels d’un peuple, qui déterminent la structure de son esprit et
conditionnent toute forme historique future. Mais, pour comprendre
le processus de la création de la figure de Marko Kraljevic et de sa
légende, il est nécessaire de faire quelques remarques précédentes sur
notre poésie populaire en général.

Que nos chansons populaires, que les événements et les héros
qui y sont chantés, soient une création du peuple, simple et illettre,
qui se rappelle vaguement de son histoire et que cette poésie apparaisse
au commencement d’une nouvelle époque et d’une nouvelle culture, —
ce n’est qu’un préjugé scientifique. Notre poésie populaire, de méme
que I’lliade15), n’est pas une oeuvre d’un peuple illettré mais d’un peuple
qui a perdu son indépendance culturelle et elle n’appartient pas a une
époque primitive et aux débuts de la naissance d’une culture, mais
apparait a la fin d’une civilisation relativement développée comme un
résumé qui reflete le passé national tout entier jusqu’a cette époque
lointaine de la formation d’une nation, qui absorbe les traditions et
tous les sucs du soi ol elle commence a naftre. Nos chansons populaires,
au moins celles les plus précieuses, ont vu le jour probablement tout
aprés la perte de I'indépendance de I’état, comme une nécessité histo-

Les résultats du déchiffrement de la lettre créto-mycénienne (B linéaire)
montrent que les porteurs de la culture créto-mycénienne que décrit I’lliade, parlaient
et écrivaient un dialecte plus ancien de la langue grecque (Cf. M. Ventris and J.
Chadwick, Evidence for Greek Dialect in the Mycenaean Archives, Journal of Hellenic
Studies, LXXIII, 1953, p. 84—103).



Les anciens éléments balkaniques dans la figure de Marko Kraljevié 79

rique, non seulement du point de vue social et économique, mais avant
tout du point de vue psychologiquelf). Car, du moment ,,qu’on avait
perdu I'empire4; il fallait d’une maniére quelconque ,sauver I’ame“
et éviter la catastrophe morale. Le présent d’alors paraissait sans espoir
et n’offrait rien qui aurait pu servir d’appui a I’homme. Il n’en restait
que le passé ,,brillant44 dont on faisait revivre tout ce qu’on pouvaii
trouver dans la tradition léguée, non seulement dans la tradition oralt
ou écrite au sens banal du mot, mais dans le réveil des motifs et des
images intimes, treés anciens et archaiques, qui se sont cristallisés dans
la conscience au cours des siécles et des générations. Ce sont justement
les conquétes turques et la perte de I'indépendance, mais surtout les
conditions difficiles dans lesquelles vivaient les peuples balkaniques
a partir du commencement du XVII-éme siécle, qui ont suscité un
mouvement d’énergie psychologique, en lui imprimant la direction
vers le passé, pour y faire revivre un contenu analogue aux événements
contemporains pénibles avec des anciennes voies d’adaptation. C’eét
pourquoi il faut s’attendre que notre poésie populaire reflete des évs-
nements et des personnages lointains et projette des images d’un passé
plus lointain que I’époque de splendeur de I’état serbe sous la dynastie
des Nemanijics, d’ou elle ne prend que certains détails extérieurs tels
que ceux des noms géographiques ou personnels, les seuls qui se trou-
vent a la disposition du chantre populaire. La présence de I’histoire
dans notre épopée nationale, surtout dans les chansons sur Marko
Kraljevié, n’est pas nésessaire pour ,,justifier du point de vue historique
le présent4} (Kracov)17), mais bien pour faire approcher au moyen de
cette histoire une lointaine et ancienne image, qu’il est nécessaire de
rendre nationale et de se I’approprier. Bien que les recherches littéraires
et historiques n’aient pas encore résolu définitivement le probléeme
territorial et celui des limites du temps au cours desquelles apparaissent
les premieres chansons18) sur Marko Kraljevié, leur large diffusion po-
stérieure, depuis FXstrie jusqu’a la Mer Noire et depuis la Roumanie
jusqu’a la Gréce et la Daimatie, montre clairement que pour expliquer
la figure de Marko Kraljevié on ne peut prendre en considération
aucune analogie, tirée de I’histoire des peuples balkaniques dans la
période allant du XIV-éme au XIX-éme siecle. Le fait que toutes les
tribus balkaniques sentaient du plus profond de leur étre que Marko

16 On est obligé de tenir compte du fait, que la période historiques uivant
immédiatement les conquétes des Turcs, était une période d’une certaine prospérité
économique des peuples balkaniques sous le regne des Turcs. La perte de I'indépen-
dance et les défaites successives des peuples slaves ont été ressenties d’abord comme
une catastrophe d’un caractere psychique, ce qui se reflete dans le déclin brusque
des arts a partir du XVI-éme siecle; des la seconde moitié duXVI-eme siecle, mais
surtout dés le XVII-eme siecle, — I’époque qui a vu naitre la plus grande partie
des chansons sur M. Kraljevié — la défaite de Kosovo devient une tragédie natio-
nale, de méme que les Turcs deviennent un symbole vivant du Mal.

17) Serbskij epos, 1933, pasSim.

18 Le plus ancien document historique, ou M. Kraljevié est cité comme un
héros de la poésie populaire épique, provient de I’année 1547. (Cf. S. Ljubi¢. Rad
XL, p. 142).



80 D. Srejovié

Kraljevi¢ était leur héros national, comme un personnage qui était
présent aux moments les plus décisifs de leur histoire, — témoigne
contre toutes les analogies et tous les emprunts des créations des peu-
ples étrangers et montre que les racines et le modéle de sa figure doivent
étre recherchés sur le sol méme de la Péninsule Balkanique, dans le
passé lointain, dans le matériel archéologique des régions ou ce héros
cavalier a vu le jour et ou il a été adoptél9).

Il n’est pas important de connaitre I’époque a laquelle les pre-
miéres chansons sur Marko Kraljevié ont été chantées, ainsi que le
temps nécessaire a leurs diffusions parmi les tribus yougoslaves. Le
fait qu’on les trouvent chez les Serbes, Croates et Bulgares, en Roumanie
et en Dalmatie, et méme jusqu’aux frontiéres de la Russie, est suffisant
pour déterminer un ensemble territorial qui forme un cadre économi-
que, culturel et historique, conditionnant la figure de Marko Kraljevié
et les légendes a son sujet, ainsi que de fixer, dans ces limites, I’existence
d’une méme constellation psychologique, c’est-a-dire, la disposition
des peuples a former et a accepter cette figure. Il est important de sou-
ligner que Marko Kraljevié est connu et considéré de la part de toutes
les tribus, habitant ce territoire, et non seulement des tribus slaves,
ce qui est particulierement important2)), comme leur héros national.
Aussi, dans I’étude des chansons de Marko Kraljevié doit-on toujours
tenir compte de cet ensemble territorial fermé et de son passé histo-
rique trées compliqué, dont chaque période a laissé dans ces chansons
une trace plus ou moins distincte, mais également importante. En
outre, la vaste diffusion territoriale des chansons sur Marko Kraljevié
permet d’abandonner dans la recherche des modéles a sa figure et a sa
légende le territoire étroit, ou régnaient au XIV-éme sieécle les Mrnja-
Ceviés et de rechercher la solution de I’ensemble du probléme dans le
passé culturel d’une région beaucoup plus étendue, qui devait repré-
senter autrefois un ensemble culturel fermé. Le personnage, qui a servi
de modele a la figure de Marko Kraljevié devait, par son importance,
dépasser les cadres d’un petit état féodal et d’un étroit patriotisme
local. Car, quelle importance aurait pu avoir le successeur de Vukasin
Marko, méme s’il était un souverain-modele, aux yeux d’un Bulgare,
Croate, Roumain ou Albanais, méme d’un Serbe au nord de Skoplje?

19 Les migrations — qui se déroulaient sur le territoire de la Péninsule Bal-
kanique dés I’époque des conquétes des Turcs, mais surtout depuis la seconde moitié
du XVII-eme siécle, — ont joué un role preponderant dans la propagation des chan-
sons sur M. Kraljewe (Cf. J. Cviji¢, La Péninsule Balkanique I, p. 164 et Les mouve-
ments métanastasiques — leurs causes et conséquences, passim). Ce mouvement,
important dans la propagation des chansons populaires, n’a pas été décisif au point
de vue de la réception de ces chansons de la part de la population des régions colo-
nisées. En outre, ces migrations embrassaient aussi la population ancienne de la
Péninsule Balkanique (Cf. Jireéek — Radonié, Histoire des Serbes | {en serbo-croate),
p. 111— 115

) Jireéek, Geschichte der Bulgaren, p. 333.



Les anciens éléments balkaniques dans la figure de Marko Kraljevié__ 81

Toutes les tentatives de trouver dans I’histoire des peuples balka-
niques a I’époque du XIV-éme au XV-eme siécle un tel personnage
sont restées sians résultat, bien qu’un nombre considérable de détails
et de motifs dans les chansons sur Marko Kraljevié tire son origine de
cette époque, ce qui est également compréhensible, vu que ces chansons
revétaient alors leur forme définitive. Toutes les recherches dans le
passé, qui va au-dela des limites du XIV-éme siecle, sont rendues plus
difficiles considérablement pour plusieurs raisons. Tout d’abord il
n’existe conservée aucune chanson populaire ou bien un document
écrit traitant le contenu détaillé de la tradition populaire orale2l), de
I’époque de I’origine et de I’épanouissement des états balkaniques
allant du IX-éme au XIV-éme siecle; deuxiémement, parce que dans
cette époque aussi, aucun personnage historique n’est connu, qui aurait
pu étre un prototype au légendaire Marko Kraljevié et, enfin, parce
que les recherches sont dorénavant dirigées principalement vers les
monuments archéologiques tout en ne disposant que des données litté-
raires et historiques modestes. En outre, les monuments de la culture
matérielle de cette époque, bien que nombreux, rendent considéra-
blement plus difficiles les travaux dans le domaine de la tradition pure
et de la création nationale en raison du caractere spécifique de I’art
de cette époque. La tradition populaire et I’état des esprits de cette
époque, qui serait d’une importance décisive pour l'interprétation de
la figure de Marko Kraljevié, devaient subir de changements profonds
pour pouvoir trouver leur place dans le cadre des arts officiels de la
cour et de I’église. Ce qui revient a dire: autant que les chansons ou les
contes populaires de ce temps contenaient la figure du héros cavalier,
qui a pu servir plus tard de modéle a la figure de Marko Kraljevié, il
faudrait chercher cette figure ou bien sur des monuments des arts mé-
diévaux des peuples balkaniques, ou bien dans la mythologie et I’icono-
graphie chrétiennes.

Il a été déja question du défaut des analogies de cette époque.
Dans tout le cycle des chansons sur Marko Kraljevié, il n’existe aucun
detail ou motif qui se rapporterait a un personnage de la dynastie des
Nemanjiés ou bien a un autre souverain de I’histoire contemporaine
byzantine, croate ou bulgare, ni dans le sens iconographique Xi histo-
rigue2). Toute évolution historique des peuples balkaniques, depuis

2)) L *historien byzantin Téophylacte Simocattas, de la premiére moitié du VIi-eme
siecle, fait mention des chansons populaire des Slaves balkaniques (Cf. Les sources
byzantines pour Ihistoire des peuples de Yougoslavie, Beograd 1955, p. 111). Elles sont
citées aussi par Théodose {Les anciennes biographies serbes, éd. S. K. Z., p. 176) et
par Nicéphore Grégoras {JireCek — Radoni¢, op. cit., IV, p. 58—59).

2) Notre iconographie du moyen age ne contient pas les analogies pour les
représentations des souverains cavaliers. Exception: sur la grande icone a DecCane,
peinte par Longin, est représenté le roi Dusan, s’é¢lancant a cheval, le manteau flot-
tant au vent, la lance, qu’il tient de la main droite, levee, et tuant I’'empereur bulgare
Michel, renversé sous les sabots de son cheval. Pr. S. Radojc¢i¢ a déja attiré I’atten-
tion sur le lien iconographique de cette composition et de I'iconographie deSt. Démé-
trios (v. S. RadojCi¢, La fresque de la victoire de Constantin dans Véglise St. Nicolas
a Debar, Bulletin de la soc. scient, de Skoplje, XIX, 1938,/;. 98—99). Cependant, les

6 Ziva Antika



82 D. Srejovi¢

le IX-éme jusqu’au XIV-éme siecle, s’était fondue dans la conscience
du chantre populaire en une image magnifique de I’'empire de Dusan,
qui flatte, en un trésor riche dont on prétait non seulement I’habit
et les armes, mais aussi un nom illustre ou un exploit brillant. Mais le
héros cavalier, n’a pu étre trouvé Ia, car il n’y existait pas. Il nous ne
reste encore qu’a examiner les monuments archéologiques.et I’icono-
graphie et la légende chrétiennes, c’est-a-dire une de leurs formes, qui
a vu le jour dans les cadres de I’ancien territoire thrace et illyrien.

Le nombre des monuments des arts du moyen age, par lesquels se
manifesteraient une partie de la tradition populaire orale, des légendes
et des coutumes, est tout-a-fait insignifiant. Les monuments funéraires
de Bosnie (les steéci) pourraient étre considérés, jusqu’a un certain
point et sous beaucoup de réserve, comme monuments de ce genre,
car, bien que des représentations en relief sur ces monuments soient
dictées par un goQt de convenance et des influences directes du dehors,
on doit tenir compte d’un élément local aussi, au moyen duquel ont
été introduites certaines images et idées fondamentales des peuples
balkaniques dans ces représentations. Il est intéressant de constater,
gue sur ces monuments, dans les représentations figurales, le héros
cavalier,a la chasse ou au combat23), figure le plus souvent. Qu’il ne
s’agisse pas ici seulement de la mode ou du goQt d’une société, montre
ce fait qu’on rencontre trés souvent la représentation du cavalier sur les
monuments funéraires sur tout le territoire de la Péninsule des Balkans,
a partir du moyen age et presqle jusqu’a nos jours2*). Les cavaliers sur
les monuments funéraires de Bosnie sont représentés sans de traits
individuels. Dans ce sens, I'iconographie byzantine est trés intéressante,
vu que les souverains y sont souvent représentés en cavaliers. A. Gra-
barZ) a montré dans de nombreux exemples, dés le commencement
du IV-éme siecle, que ces cavaliers byzantins font un groupe homogeéne,
un type déterminé, dicté par I’idée que la monarchie est d’origine divine,
et le souverain représentant de Dieu sur la terre, d’ou il tire la conclu-
sion que ce type révéle spontanément la tradition des siécles passés et
certaines idées religieuses essentielles. On ne pourrait rejeter ce fait
que les représentations de cavaliers sur les monuments funéraires de
Bosnie aient été dictées aussi par ces idées religieuses. Dans ce groupe
des cavaliers balkaniques du moyen &ge la plus intéressante est pro-
bablement la figure surnommeée ,le cavalier de Madara“, qui se dresse

représentations des souverains cavaliers sont trés frequentes dans |’art byzantin
Cf. A. Grabar, Uempereur dans l'art byzantin, Paris 1936, p. 45—57).

2) M. Vego, Ljubuski, 1954, T. XXII, 43, 44; XXV, 50; XXIX, 57, XXXIX 77
Bedlagi¢, Kupres, Sarajevo 1954, fig. 9, 17, 42, 43, 51, 65.

u) Sur les anciens monuments funéraires serbes, qui se trouvent actuellement
au_Musée Ethnographique a Belgrade (la nécropole de Studenica, Raga Kraguje-
vaCka et Rankovicevo), le cavalier est représenté trés souvent. Ch. Picard a écrit
sur le sens purement religieux de ces représentations (Nouvelles observations sur
diverses représentations du Héros Cavalier des Balkans, Revue de Vhistoire des reli-
gions, CL, 1956, 1).

25 A. Grabar, op. cit., p. 45—57.



Les anciens éléments balkaniques dans la figure de Marko Kraljevic 83

en un symbole aux débuts des arts médiévaux dans les parties centrales
et septentrionales de la Péninsule des Balkans26). Bien qu’on trouve,
autour de ce héros cavalier, dont la figure monumentale est faite en re-
lief sur un rocher abrupt a la hauteur de 23 meétres, une longue inscrip-
tion, ou sont cités de personnages et événements historiques, il s’agit
d’éclaircir le mysteére et de savoir qui représente ce cavalier et qu’est-ce
que caractérise ce cavalier, de méme que ces mystérieux cavaliers des
monuments funéraires de Bosnie et des monuments funéraires serbes.

Les monuments artistiques créés dans le cadre de Iéglise chré-
tienne sont plus nombreux, mais ils ne pourraient que trés peu servir
a la connaissance de la tradition nationale médiévale des peuples balka-
niques. Le christianisme, dans les contrées centrales et septentrionales
de la Péninsule des Balkans, a subi des sérieux changements sous I'influ-
ence puissante de la religiosité précédente, dans la période antérieure
a la migration des Slaves, ainsi que dans les temps postérieurs. Les
légendes et les mythes des époques précédant le christianisme circu-
laient dans le peuple, s’identifiaient progressivement avec certains
saints chrétiens, pénétrant ainsi au fur et a mesure dans le domaine de
I’église chrétienne et de ses arts officiels. Cest pourquoi on peut logi-
quement s’attendre d’y trouver l’analogie avec le grand héros cavalier
national, si ses racines sont en réalité plantées dans le passé plus éloigné
de la fin du XIV-éme siécle.

Sur nos fresques du Moyen age est représenté souvent un saint
chrétien a cheval — le saint GeorgesZ). S. RadojCié2) a déja attiré
I’attention sur la ressemblance extraordinaire entre la représentation
iconographique de ce martyre chrétien et de ses descriptions dans notre
poésie populaire. De méme, en étudiant attentivement les chansons et
les traditions populaires concernant Marko Kraljevic on découvre
rapidement le rapport étonnant et I’affinité tout-a-fait exceptionnele
que montre notre héros national, comparé a la figure de saint Georges
et a sa légende2). Le lieu qui unit ces deux ,,guerriers4<ne se révéle pas

%) Madarskijat konnik, Blgarska cikademija na naukite, ArheologiCeski institut,
Sofija 1956. Le cavalier de Madara n’est pas une figure isolée. Le héros cavalier my-
stérieux est déja connu a Pliska et a Preslav (Cf. S. Stantchev, Bulletin de L'inst.
arch. de Bulgarie, YV, Sofia 1955, p. 212, fig. 28. a et b). Voir la critique justifiée de
KrndZalov (Ceskoslovenska ethnographie, 1953, 2—3,p. 203—260) relative au ,,carac-
téere protobulgare-sassanide4t de ces figures.

27) Cf. Les anciens monuments de Vart yougoslave | (Staro Nagoricino, Psaca,
Kaleni¢), Beograd 1933, T. XXVI; V. Petkovic, La peinture serbe du moyen age I,
Beograd 1930, T. 4c. Outre st. Georges, st. Théodore Téron, Stratélate, st. Démétrios
et st. Nicolas sont aussi représentés en cavaliers (G. Millet, La peinture du moyen
age en Yougoslavie I, Paris 1954, PL 26,4 et 31,1). M. C. Ljubinkovié et R. Ljubinkovié
ont fait attirer I’attention sur le rapport étroit entre la description des cavaliers dans
la poésie populaire et leurs représentations sur les fresques du moyen age (JJ église
a Donja Kamehica, Starinar J, 1950, p. 68—70, fig. 27, 30).

2 S. Radojci¢, A propos de queques sujets communs a la poésie populaire serbe
et a lapeinture serbe du moyen age, Recueil des travaux de Vinstit. d'études byzantines,
T. XXXVI, 2, 1953, p. 160—161.

29 S. Novakovié dans so n étude La légende de st. Georges dans la littérature
orale serbo-slave (en serbo-croate), Starine 12, 1880, p. 129 sqg. a déja attiré I’atten-



84 D. Srejovi¢

seulement dans leur iconographie semblable et la ressemblance dans
la légende,, mais, ce qui est surtout important, dans I’identification
fréquente et la maniere de faire confondre ces deux personnages dans
les chansons populaires. Dans ce sens est surtout caractéristique
la chanson Les Turcs ne permettent pas de boire a la gloire de Dieu (Vuk,
VI, 20), ou le saint Georges lui-méme dans ia personne de Marko
Kraljevié vient faire régler ses comptes avec ceux qui ne permettent
pas de boire a la gloire de Dieu. La chanson dans sa forme primitive
ne contenait srement pas les personnages historiques (Djurdje Branko-
vié, Kraljevié Marko), de méme que les Turcs n’étaient pas ceux qui
empéchaient de féter saint Georges. C’est confirmé par une autre
version de cette chanson (Vuk, VI—20), ou un personnage du nom de
Dedo ne permet pas qu’on boit du vin. Le motif primitif de cette chanson
avait le méme sens que le mythe connu du roi thrace Liclrgue ou bien
de Penthée c’est-a-dire, représente Fépiphanie d’une divinité et la puni-
tion de ceux qui s’opposent a la réception de son culte, ce qui montre
clairement que ce motif est lié a I’époque aussi bien éloignée de Marko
Kraljevié que des Turcs. En outre, dans la tradition populaire ayant
trait a I’enfance de Marko Kraljevié et a ses premiers exploits, ,,le héros
cavalier® (saint Georges) se trouve constamment auprés de lui; il fait
changer I’enfant encore débile en héros et lui préte son aide pour réaliser
des exploits surhumains. Il est intéressant de constater que méme le
monastere de Saint Archange, prés de Prilep — oeuvre pie de Marko
Kraljevié¢ — fut fondé d’apres la légende par un héros cavalier et que
méme aujourd’hui, le jour de la féte de saint Georges, le peuple
des environs vient s’assembler autour du monastered). Si on ajoute
encore a ces faits que saint Georges est aussi la féte de famille — ,la
slava4t — du légendaire Marko Kraljevié, alors le rapport qui unit
ces deux cavaliers devient encore plus intime, mais d’autant plus my-
stérieux.

L’ analogie entre Marko Kraljevié et saint Georges permet d’énoncer
deux hypothéses: ia premiére est, que dans de nombreuses chansons
populaires et leur forme primitive se trouvait un personnage d’une
tradition populaire plus ancienne qui est trés proche au saint Georges
chrétien, et la seconde, que Marko Kraljevié n’est peut-&tre que 1
hypostase postérieure de cet ancien héros balkanique cavalier, qui
a recu dans la figure de saint Georges son interpretatio christiana et la
seule possibilité de concrétisation artistique dans le sens iconographique
et littéraire, aprés la conversion officielle au christianisme. Toutefois,
la confirmation de ces hypothéses est liée au probléeme tres compliqué
concernant saint Georges, I’origine de son culte et I'iconographie3l),

tion sur le lien entre st. Georges et un nombre considérable de nos chansons popu-
laires. Aussi: N. BanaSevi¢, op. cit., p. 39 sq.

) B. Sarija, Les recherches archéologiques dans la Serbie du Sud (en serbo-
croate), Starinar 1924—24, p. 108 et S. Stojkovié, op. cit., p. 136. Sur le mur du mo-
nastére, en face de la porte principale, se trouve, scellé dans ce mur, le relief de ce
cavalier — le cavalier thrace.

3) Cf. H. Delehaye, Analecta Bollandiana, 1908, XXVII, p. 96.



Les anciens éléments balkaniques dans la figure de Marko Kraljevié 85

surtout dans les parties de la Péninsule des Balkans ou on trouve plus
tard la figure de Marko Kraljevié.

Lé fait reste que saint Georges, de tous les saints chrétiens, est
accueilli dans nos régions avec le plus de piété et d’amour, et ceci par
les plus larges" couches populaires3), ainsi que le fait que son nom et
son culte est lié aux coutumes d’un caractére tout-a-fait archaique, ce
gu’on ne pourrait pas interpréter comme une simple coincidence. Ici on
doit avoir en vue une attitude, tout-a-fait déterminée, précédente et
intime, de tous les peuples balkaniques, habitant le territoire cité, et
I’empressement d’accepter un contenu et une figure, qui s’accorde avec
leur aspiration la plus profonde. Y. Cajkanovié33 a montré d’une
maniere persuasive que de trés anciennes cérémonies du culte sont
liées dans nos régions au culte de saint Georges, qui n’appartiennent
et ne répondent pas au martyre chrétien du méme nom, mais a une
divinité chrétienne ou a un héros. Un autre fait important est que saint
Georges était fété dans la vieille Serbie et la Macédoine exceptionnelle-
ment, non seulement par les chrétiens slaves, mais aussi par les Shqi-
pétares3) — ce qui est une preuve incontestable qu’il y a quelque chose
qui est liée a la figure de ce Saint et qui appartient a la réligiosité — da-
tant de I’ére précédant le christianisme — des habitants de la Péninsule
des Balkans.

Ces résultats obtenus au moyen des études du folklore contempo-
rain des peuples balkaniques, ne pourraient étre toujours comfirmés
et illustrés par de documents écrits ou archéologiques. Il est probable
que la légende et le culte de saint Georges ont pénétrés dans les régions
habitées plus tard par les Slaves, dans les premiers siécles encore aprés
la conversion officielle au christianisme. Cependant, I’iconographie de
saint Georges, surtout celle des pays danubiens, est d’origine beaucoup

En étudiant la légende de st. Georges dans notre tradition populaire, St.

Novakovié¢ (0. c.,p. 130—131) exprime son étonnement ,,de la maniere dont il (st.
Georges) est entré si intimement dans la vie et les rapports vitaux et de ce qu’il a
pénétré, grace aux causes étonnantes de la vie psychologique du peuple, si loin et si
profondément et il tire de la sa conclusion ,,que tout porte a croire qu’au fond de
la vénération pour st. Georges se trouvent de représentations mythologiques du
monde antique, qui enracinées fortement dans la vie du peuple aprés la ruine de
I’ancienne religion, erraient en cherchant un centre pour se cristalliser autour —
d’aprés I’état nouveau des choses — sous de certaine modification.4}

¥ Sur le dieu supréme serbe {en serbo-croate), Beograd 1941, p. 66—69. V.
Cajkanovi¢ découvre ces mémes traits dans la figure de M. Kraljewe si bien que,
selon lui, st. Georges et M. Kraljevié représentent I’hypostase d’un méme personnages
du summus deus serbe. Cependant, Cajkanovi¢ ne fonde son opinion que sur de:
éléments messianiques dans la légende de M. Kraljevié {op. cit., p. 117) et sur une
certaine ressemblance entre lui et Dabog, Svetovid et Vodan {lbid., 120—121). En
outre, la conception de Cajkanovié ,,du dieu supréme serbe4l est une conception
completement imprécise, surtout au sens chronologique. L’intention d’établir des
liens entre M. Kraljevié et le mythe slave ou germanique représente une simplifi-
cation considérable du probléme entier, dont les bases deviennent ainsi peu sdres,
vu que Vodan, Dabog et Svetovid ne sont que des créations postérieures du syn-
crétisme rellgleux c’est a dire les hyposthases des héros illyriens, thraces ou celti-
ques plus anciens.

) Jastrebov, Obicai i pjesni tureckih Serbov, Peterburg 1889, p. 142—143.



U i). Srejovié

plus postérieure3). 1l serait d’une importance particuliére ou et quand
saint Georges apparait pour la premiere fois, en cavalier, et quelle est
la forme qu’avait la plus ancienne légende le concernant, vu que I’in-
terprétation de la figure de Marko Kraljevié, la légende tissée autour
de son nom en dépend. Car, si on pouvait fournir des preuves que
saint Georges n’était qu’une hypostase dans nos régions d’un héros
cavalier national balkanique dans le cadre de la religion chrétienne et
de la société féodale, alors, Marko Kraljevic représente une image
postérieure dans le temps du méme héros, libéré des dogmes ecclé-
siastiques, mais beaucoup plus vive et plus proche de la figure primitive.

On sait sGirement aujourd’hui que le martyre chrétien, qui vivait au
troisieme siécle, avait figuré dans les représentations iconographiques
les plus antérieures sans le cheval et que la légende primitive relative,
ne contenait pas le motif du combat avec le dragon3). Il ressort de la, que
les deux éléments essentiels qui lient entre eux saint Georges et Marko
Kraljevié, — le cheval et le combat aevc le dragon — font défaut
dans la vie des saints primitifs et I’iconographie de ce saint, si bien que
ces éléments ne pouvaient étre introduits par la propagation du chri-
stianisme sur le territoire de la Péninsule des Balkans au cours du
IV-éme siécle, ainsi que plus tard dans le VIII-éme ou le TX-éme siécle.
D’autre part, le fait que ce martyre chrétien est devenu le saint préféré
de I’église chrétienne dans les Balkans indique que sa figure devait prendre
déja de trés tot certains nouveaux éléments, probablement le cheval
ainsi que le dragon, pour étre de cette maniere plus proche du peuple,
c’est-a-dire de la religiosité précédente, d’autant plus si on pouvait
confirmer qu’elle contenait la figure ,,du saint cavalier6! Si ce change-
ment dans la légende et la figure de saint Georges s’était déroulé entre
le IV-eme et le IX-eme siécle sur notre territoire, il aurait fallu s’attendre
a trouver des monuments qui auraient confirmé ce fait. On le sait ce-
pendant que justement cette époque, — l’'une de périodes les plus
obscures de I’histoire des régions centrales et septentrionales de la Pénin-
sule des Balkans, — est caractérisée par des migrations des peuples
et des dévastations et qu’on n’avait pas beaucoup de temps pour créa-
tions artistiques et que I’état des esprits et les aspirations générales des
peuples n’avaient pas encore trouvé leur concrétisation artistique,
méme dans le sens le plus primitif de ce mot. En outre, I’église chrétienne
avait manifesté de trées bonne heure une résistance envers la figure de
saint Georges, en raison de I’enchevétrement incessant de nouveaux
motifs, qui étaient étrangers a la légende primitive. C’est un fait connu
que Gélase l-er, au concile de Rome, tenu en 494, avait frappé d’inter-
diction une vie de saint Georges comme étant apocryphe et que son
nom ne figure méme pas dans le calendrier de Carthagéne3’). Ce n’est
que plus tard, aux debuts du développement de I’art monumental du
Moyen-age conditionné par la stabilisation ethnique et politique des

P Cf. K. Kiinstle, Ikonographie der Heiligen, 1926, p. 266.
%) lbid., p. 265.

3) S. Novakovié. op. cit., p. 132.



Les anciens éléments balkaniques dans la figure de Marko Kraljevié 87

tribus dans les parties septentrionales et centrales de la Péninsule Balka-
nique, qu’apparait également dans ces régions le saint Georges en cava-
lier au combat avec le dragon. Ce n’est pas un hasard que nous rencon-
trons sa représentation en cavaiier dans une des premiéres oeuvres pies
du Moyen-age, surle mur de Djurdjevi Stubovi, pres de Novi Pazar3).
Le douziéme siecle considéré comme terminus u quo au point de vue de
la représentation iconographique de saint Georges en cavalier, constaté
sur la base des monuments de I’art médiéval, ne pourrait étre définitif
que par rapport a I'iconographie officielle de I’Eglise d’Orient. Autre-
ment, vu les conditions réelles historiques et la religiosité précédente
des habitants de la Péninsule des Balkans, il n’v a pas de raison a douter
gue ce martyr de Cappadoce avait recu I’attribut de cheval beaucoup
plus antérieurement sur ce territoire, surtout si I’on tient compte du
caractére archaique de son culte, ou le cheval et le dragon jouent jusqu’a
nos jours un rble important. En outre, il faut attirer I’attention sur un
autre moment, qui aurait pu jouer un réle décisif dans la création de la
légende et de I’'iconographie de saint Georges: le culte, la légende et
I’iconographie de saint Théodore Téron, ou le cheval et le dragon se
trouvent aussi au premier plan. Ce guerrier saint était déja imaginé
en cavalier au septieme ou au huitieme siécle, en train de mener le combat
contre le dragon39). DoOlgerd) a montré qu’ii faut chercher I’origine
de ce motif et de la représentation iconographique dans les Balkans,
dans les légendes de I'’époque qui a précédé le christianisme et sur les
monuments du culte du paganisme, mais non pas dans l’art copte4l).
Ces éléments ont pu pénétrer de I'iconographie de ia légende de saint
Théodore Téron dans I'iconographie de saint Georges aussi.

Les recherches faites jusqu’a nos jours ont rejeté en général ré-
solument la possibilité du lien direct mutuel entre les héros locaux
plus anciens ou bien entre les dieux et les saints chrétiensd)). Mais,
toutefois, aujourd’hui, ,.en prenant pour base la connaissance de plus
en plus grande du lien purement irrationnel entre les cultes avant
I’époque chrétienne et le culte des saints chrétiens, avant tout au moyen
la possibilité de différentes contaminations syncrétistes“43), on doit
poser cette question. Car, si on procéde a I’épurement de tous les rap-
ports concrets historiques dans les figures du saint Théodore Téron et
du saint Georges, liés au chemin de vie de ces martyrs chrétiens, ainsi
que de contes banaux de leurs supplices, il n’en reste que I'image du
héros cavalier prébalkanique, nommé ,le cavalier thrace“. Les monu-
ments a la représentation en reliefs de ce ,,guerrier saint* paien, dispersés

3B V. Petkovié¢, La peinture serbe du moyen age I, Beograd 1930, PI. 4. c.

3P W. Hengstenberg, Der Drachenkampf des heliigen Theodor, Oriens Chri-
stianus, N. S. 2 (1912) p. 95, 279.

40) Zwei byzantinische Reiterheroen erobern die Festung Melnik, Serta
Kazaroviana |, p. 275—279.

4) J. Strzygowski, Der koptische Reiterheilige und der heil. Georg, Zeitschrift
fur agyptische Sprache und Altertumskunde, XL, p. 49 sqg.

{) Cf. H. Delehaye, Les légendes des saints militaires, Paris 1909, p. 115.
4 Dolger, o. c., p. 278—279.



88 D. Srejovié

en grand nombre dans toutes les parties de la Péninsule Balkanique,
ne disparaissent qu’au moment de la pénétration définitive du christia-
nisme dans les régions de Thrace, de Mésie, de Dacie et d’lllyrie. Le
christianisme a rencontré dans ces régions une forte résistance de la
part de la population ancienne, et comme le résultat du conflit entre
I’ancienne et la nouvelle religiosité, apparaissent les martyrs chrétiens
saint Théodore Téron et saint Georges, en cavalier et au combat avec
le dragon. Ce changement a le sens d’une pseudomorphose, I'idée
principale et le motif restant les mémes.

La transformation ultérieure, qui a apporté, au lieu de saint Georges,
la légende et la figure de Marko Kraljevié, avait le méme sens.

ni

Les monomentes du cavalier thrace couvrent exactement ce ter-
ritoire, ou se trouvent répandues les chansons sur Marko Kraljevié et ou
il est considéré comme héros national, sans tenir compte des différents
groupes ethniques qui peuplaient cette région.Le plus grand nombre des
reliefs du cavalier thrace est découvert dans la Bulgarie de I’ouest et du
sud-ouest (le bassin de Marica et de Strumica)44), d’ou viennent presque
toutes les chansons sur Marco Kraljevié, notées sur le territoire de Bul-
garied5). Le plus grand nombre de ces monuments dans notre pays se
trouve dans les limites de I’ancien état des Mrnjavceviés, surtout dans le
triangle Prilep—Bitola—Ohrid46), ce qui a déterminé probablement
plus tard, outre les circonstances spécifiques de cette région, le choix du
personnage qui devait remplacer le héros cavalier thrace. Mais les
reliefs du cavalier thrace sont découverts aussi a Sisak47) et a Sarajevo4d),
sur le territoire de Pannonie, en Roumanie4d), et le long du Danube,
méme jusqu’a Istros et Varna — partout ot I’on a recueilli plus tard les
chansons sur Marko Kraljevié. D’autre part, le héros thrace n’était pas
le seul cavalier sur ce territoire. Medaur, le protecteur de la ville dalma-
tique de Risinium (Risan), est aussi imaginé en cavalier, tenant une lance@

4) G. Kazarow, Die Denkmaler des Thrakischen Reitergottes in Bulgarien, Dissert.
Panon., Ser. Il (1938), p. 14

%) V. Jordanov, Krali Marko v blgarskata narodna epika, Sbornik na Blg. kniz.
druzestvo v Sofia, 1, 1901

Cf. N. Vuli¢, Le cavalier thrace et les autres icones antiques, Spomenik SAN,

XCIII, Beograd 1941—48, No 2, 3, 17, 19, 22, 23, 40. En général, le territoire entre
Ohrid et Prilep représente une région archéologique importante, ou passait via
Egnatia et ou se trouvaient des centres culturels importants. L’ancien Prilep est situé
sur la route Stobi—Héraclée Lyncestis et aux alentours se trouvent Derriopos et
Stubera. Il est intéressant de faire remarquer que dans les inscriptions des reliefs du
cavalier thrace on trouve le plus souvent les noms de Mapkw¢ et Mapkiavog entre
les noms personnels cités dans ces inscriptions (Cf. G. Kazarow, Diss. Panon. II,
(1938), No 98, 364, 901*, 929, 1049, 189, 357).

47) Cf. Vjesnik hrvatskog arh. drustva, N. S. VIII, 1905, p. 118 sqq.

49 Cf. Glasnik Zemaljskog muzeja u Sarajevu, N. S. 111, 1948, PL III, 1
D. Tudor, Religiose Denkmaler aus Drobeta, Serta Kazaroviana I, 1950,

9
p. 195—163.



Les anciens éléments balkaniques dans la figure de Marko Kraljevié 89

ala main; sur leterritoire thrace, outre ledieu Zbelsourdos, apparait sou-
vent un personnage cavalier connu sous le nom de ’lapBado0Ancs0), alors
qu’on rencontre dans les régions danubiennes, en Pannonie et Dalmatie,
les Dioscures, et les Khabirs, représentés en cavaliers5l). Le héros thrace
a relégué dans I’ombre les autres cavaliers, probablement en raison de
ce qu’il a embrassé par sa représentation iconographique et par ses
fonctions tout ce que doit posséder un vrai symbole religieux et ainsi
dépassé les limites d’une nationalité et d’une religiosité locale. Pour les
mémes raisons, Marko Kraljevié a fait reculer tous les autres héros
cavaliers du Moyen-age, de méme que saint Théodore et saint Georges
les autres saints chrétiens.

La Iégende du cavalier thrace est perdue. On ignore si elle a existé,
car il n’est pas encore définitivement résolu qui sont ces personnages
représentés par ces monuments et quel est leur véritable sens%). Aussi
I'analogie Marko Kraljevié — saint Georges — Le cavalier thrace,
a-t-elle une importance décisive, tant pour la connaissance de la figure
de Marko Kraljevié, que pour I’explication du héros thrace cavalier.

Sans entrer dans la question de I’origine, de la genese et de I’icono-
graphie du cavalier thrace, il est nécessaire, en vue de I’explication de
I'analogie mentionnée, d’établir son sens dans la période ou ces monu-
ments ont été créés.

Si I'on admettait la thése d’A. Buday53 selon laquelle le cavalier
thrace ne représente qu’un guerrier mort, c’est-a-dire le personnage
qui a élevé le monument, toutes les légendes, dans lesquelles le cavalier
occupe la place centrale, devaient étre considérées comme créations,
datant des époques beaucoup plus ultérieures, qui n’ont ou bien aucun
rapport direct avec le héros thrace, ou bien qui n’expliquent que les
monuments déja existants, dont le sens primitif est oublié5l). La these de
A. Buday est cependant inacceptable pour deux motifs: premiérement,
parce que les monuments du cavalier thrace, sauf les cas exceptionnels,
ne sont pas liés a la tombe, et deuxiémement, parce que le cavalier
thrace, dans la mesure ou il figure sur les monuments funéraires, ne
représente pas le défunt, mais posséde une valeur de symbole religieux,
car on en trouve a coté aussi de bustes des morts, auxquels on a érigé
le monument®). Méme, dans les cas, ou le défunt est représenté sur

%) R. Marié, Les cultes antiques dans notre pays {en serbo-croate), Beograd
1933, p. 10—13, 20.

51) D. Tudor, 1 Cavalieri Danubiani, Ephemeris Dacoromana VII, 1937.

5) Tous les monuments conservés du cavalier thrace appartiennent au temps
entre le I-er et le I\V-eéme siecle {Kazarow, op. cit.,p. 11). P. Roussel {Revue des études
anciennes, Bordeaux 1921, p. 266) donne une traduction du texte d’un poéme de
Callimaque, ou se trouve, selon E. Will {Le relief cultuel gréco-romain, Paris 1955,
p. 57) la plus ancienne description d’un relief du cavalier thrace.

53 Das Problem des sog. Thrakischen Reiters, Dolgozatok 1926, 1927.

gég G. Kazarow dans Pauly—Wissowa, R. E., s. v. Heros, Suppl. Ill, col. 1133.

On trouve, sur de nombreux monuments funéraires de Macédoine, outre
le buste du défunt, une plaque a la représentation du cavalier thrace (Cf. Mendel,
Catalogue de Constantinople, No 1046 sqqg.). Dans le lapidaire du Musée National
a Skoplje se trouve une stele, qui n’a pas encore été publiée, portant une repré-



90 D. Srejovié

les monuments en cavalier comme le héros, ce fait non seulement n’exclut
pas une existence particuliére d’une divinité cavaliére, mais il la confirme
méme, car le but final de toute eschatologie est I’enchainement et I’iden-
tification du mort avec la figure de la divinité principale chtonienne.
Logiquement cette identification comprend également I’existence d’une
Iégende ou le héros cavalier tient une place centrale. D’un autre cote,
si Ton admet I’opinion selon laquelle le cavalier thrace n’est autre que
le grand héros thrace), il reste toujours que son rapport avec d’autres
divinités du panthéon thrace est obscure de méme que la signification
des monuments eux-mémes. Les reliefs du cavalier thrace dans le plus
grand nombre de cas ont été trouvés dans une espece de petits sanctu-
aires aupres d’une source ou bien, ce qui est un cas bien rare, en rapport
avec la tombe57). Ce fait indique que le cavalier thrace est lié, par ses
fonctions principales, a I’eaus8) et au monde des morts, si bien qu’on
doit s’attendre a trouver ces éléments dans sa légende®), c’est-a-dire dans
ses variantes ultérieures conservées qui concernent saint Théodore,
saint Georges et plus particulierement Marko Kraljevié. C’est un fait
connu dé la légende la plus répandue de saint Georges, que ce grand
martyr chrétien, aprés sa victoire sur le dragon, fait percer une source
a lautel d’église, qui guérit toutes les maladies. Rastislav Marié@)) a
déja fait attirer I’attention sur le lieu qui unit ce lieu dans la légende de
saint Georges et les sources guérisseuses auprés desquelles est bati
le plus grand nombre de sanctuaires du cavalier thrace. Il est intéressant
de voir cependant que dans la poésie populaire les sources froides
portent le nom du cheval de Marko—Sarac6l) et que dans beaucoup de
chansons il y a un rapport étonnant entre Marko Kraljevié et les sources,
les lacs et I’eau en général. Dans ce sens sont surtout intéressantes les
chansons Marko Kraljevié et lafée des eaux (Vuk, VL 23) et La Mort
d’Andrijas (Vuk, VI, 17). Dans la premiére chanson Marko Kraljevié,
vu que dans la forét ,,il n’y a pas de I’eau froide4} se décide a égorger
son cheval pour se désaltérer de son sang. C’est la fée qui I’empéche de
faire cela:

N egorge pas le cheval, Kraljevié Marko,
N ’égorge pas le cheval ne fais cet acte méprisable,
Ne souilles pas ton corps chrétiend.

et elle lui conseille d’aller ,,un peu en avant4 pour trouver une source
froide. Il est intéressant de mentionner que pour étancher la soif a cette

sentation, sur sa frise supérieure, dun défunt, derriére lequel est un cheval, tandis
que sur la frise inférieure est représenté le cavalier thrace.

56) G. Kazarow dans Pauly— Wissowa, RE, s. v. Thrakische Religion.

5 G. Kazarow {Pauly—Wissowa, RE, Suppl. Ill, col. 1132 sq.) mentionne
environ 36 sanctuaires du cavalier thrace, dont la plupart se trouve aupres des
sources; il n’y a que deux cas ou ces reliefs ont été trouvés dans la tombe.

5 Aux reliefs du cavalier thrace est représenté quelquefois le vase qui déborde.

%) Legenda aurea, Heidelberg (ed. Lambert Schneider), p. 303.

8) R. Marié, Der Thrakische Reiter-eine Heilgottheit, Rev. internat, des études
balkaniques Il1l, Beograd 1938, p. 581—583.

6l) Vuk Karadzi¢, op. cit., s. v. Sarac.



Les anciens éléments balkaniques dans la figure de Marko Kraljevié 91

source, Marko doit payer au gardien de la source. Dans la chanson
La Mort de Kraljevi¢ Andrijas, dont le texte conservé abonde de tant
de contradictions et d’interpolations ultérieures, qu’il est difficile®de
déviner la forme primitive de la chanson, Marko et Andrijas,fafin*de
savoir qui est le meilleur héros des deux, voudraient trancher la question
en faisant pari, qui pourrait se retenir plus longuement sans boire de
I’eau. Enfin, Andrijas, altéré, veut égorger son cheval pour se désaltérer
de son sang&?), ce que Marko I’'empéche d’en faire, en lui disant d’aller
a l'auberge. Dans l’autre partie de la chanson, les Turcs, qui se sont
trouvés a lI'auberge, tuent Andrijas, et Marko, aprés I’avoir attendu en
vain trois jours, tue enfin les Turcs et venge son frére. Il est évident que
dans le motif originaire de cette chanson I'auberge était remplacée par
la source dans la forét, et que les Turcs étaient remplacés par le dragon,
le gardien de cette source, tué plus tard par Marko63). Cette hypothése
est confirmée clairement par la chanson Lorsque Marko edt peur (Vuk,
VI 39), dans laquelle, a ia priére des convives de noce de leur montrer
dans la montagne ,,une source de I’eau froide4 Marko leur répond
par ces mots :
LAlors je leur ai dit ouvertement

Que je ne connais nulle part une source
de I’eau froide

Dans la montagne ou bien aux alentours,

Et que je connais une auberge bien éloignée,

Ainsi que je connais un lac bien profond,

Mais le lac n’est jamais désert

Sans avoir a ses bords un Turc ou bien un fauve
de bois#

Tout cela nous porte a croire que ce motif primitif de toutes ces
chansons, ou Marko lutte avec des gardiens de source, est proche a
la légende de saint Georges et que dans les deux cas on découvre un
lien intéressant entre le héros cavalier, le dragon (le serpent) et I’eau.
Le dragon représente évidemment dans ces légendes un démon de I’eau,
mais, la question se pose de savoir quels sont les motifs qui poussent
saint Georges et Marko Kraljevié a lutter contre lui, lorsque cette
fonction par analogie au cavalier thrace, aurait d0 leur convenir aussi.

Sur les reliefs du héros thrace le serpent est représenté devant le
cavalier, qui ne lutte pas contre lui, mais qui jette sa lance contre le
sanglier, qui se trouve sous l’arbre avec le serpent. En conséquence,
il existe sans doute un certain lien entre le cavalier thrace et le serpent,
mais a la différence de saint Georges et de Marko Kraljevié il ne lutte
pas contre lui. Le modéle iconographique de la représentation du
serpent sur les reliefs du cavalier thrace se trouve sur tes monuments

&) Les vers qui parlent de I’6gorgement du cheval afin que Marko et Andrijas
puissent se désaltérer de son sang, sont d’un caractére trés archaique et évoquent
probablement le souvenir du sacrifice réel des chevaux d’autrefois.

6 De l'analyse définitive il ressort que ce motif est identique au mythe connu
d’Héraclés et d’Hylas.



92 D. Srejovi¢

funéraires grecs. Ce fait, cependant, n’exclut nullement le lien entre
le cavalier et le serpent, car ce lien peut étre confirmé dans son culte
aussi, dont les vestiges sont conservés jusqu’a nos jours dans les nom-
breuses cérémonies, liées ,,au Samedi de Théodore,46). Sur les reliefs
du cavalier thrace le serpent a ia signification d’un animal sacré tabou,
qui se tient auprés de la divinité en qualité de son attribut principal
ou bien de symbole qui le remplace. Dans les environs de Prilep on
connait le culte de la divinité locale Drakon, représenté sous la forme
d’un serpent, qui s’éleve au-dessus de la patere a I’oeuf®p), et les régions
autour de Drim et du lac d’Ohrid étaient, selon la légende, le lieu ou
Cadmus, étant venu chez Enchélée, se transforma en serpent6f). En
général, chez les lllyriens, et plus tard chez les immigrants hellénes et
romains, le serpent et ie héros cavalier étaient le sujet d’un culte et d’un
mythe67), ce qui signifie qu’il existait sur un large territoire une divi-
nité sous forme de serpent, c’est-a-dire dont le serpent était le principal
attribut. Il résulte de la que le cavalier au combat contre le serpent
ou bien représente une nouvelle divinité, dont la lutte contre le serpent
indique symboliquement le conflit entre le nouveau et I’ancien culte
(comme c’est, par exemple, la lutte d’Apollon contre le serpent Python
a Delphes), ou bien cette lutte est le résultat de I’évolution d’une idée
religieuse, ou le héros cavalier et le serpent étaient identiquesed). Les re-
liefs du cavalier thrace montrent clairement que la premiére alternative
est inacceptable, car sur ces monuments le cavalier et le serpent aussi
sont représentés 1’un a coté de I’autre, mais non pas dans un sens d’anta-
gonisme et de lutte mutuelle. Toutefois, au cours du développement
historique, surtout aux moments de la pénétration de nouvelles idées
religieuses, vient tout naturellement un moment ou I’on oublie le sens
primitif de ce lien et ou apparait I’énantiodromie, c’est-a-dire le plus
grand bien se transforme en plus grand mal, et la lutte recommence
entre le cavalier et le serpent. Il va sans dire que méme alors la liaison
originaire entre le cavalier et le serpent n’a pu disparaitre entiérement
de I'iconographie et du mythe, mais qu’elle a trouvé, sous une forme
changée, sa place dans les hypostases ultérieures du cavalier thrace sur
le sol de la Péninsule des Balkans: chez saint Théodore, saint Georges
et Marko Kraljevié.

M. Filipovié a montré, dans de nombreux exemples et puis dans
les coutumes populaires contemporaines, liées au culte de saint Théodore
Téron dans les limites du territoire thrace et illyrien d’autrefois, dans

u) M. Filipovié. Le cavalier thrace {en serbo-croate), Novi Sad 1950, passim.

&6 R. Marié, Les cultes antiques..., p. 31

8> Herod., Hist. V, 61

67) P. Lisicar, La légende de Cadmus, Antiquité vivante 111 1—2, p. 248. Les
vestiges de ce culte ont été conservés sur le littoral jusqu’a la fin du IV-eme siecle,
ce qu’on voit dans la légende du st.Hilarion {Cf. Jirecek—Radonié¢, op. cit., I, p. 16).

6 J. G. Fraser a écrit beaucoup, en citant de nombreux exemples qu’il avait
recueillis des religions de presque tous les peuples, sur le sujet de la séparation de
I'animal sacré de la divinité anthropomorphe et de leur lutte mutuelle, c’est a dire
sur le sacrifice sanglant de la divinité a la forme animale {The Golden Bough, passitri).



Les anciens éléments balkaniques dans la figure de Marko Kraijevic 93

quelle mesure est lié ce martyre chrétien au culte des serpents6d. D’un
autre c6té, si Ton fait une analyse de la chanson Sekula s'est transformé
en serpent (Vuk, 11, 84)7), il devient parfaitement clair que le serpent
était I'attribut principal de nos héros et la forme de leur épiphanie,
qu’ils étaient ,,de la famille des serpents®, malgré tous les essais du
chantre populaire de prouver le contraire. Par analogie a ce qu’on vient
de dire, le lien entre Marko Kraljevié et les sources de I’eau devient
maintenant compréhensible, de méme que le lien entre ce héros et le
serpent (le dragon), contre lequel il mene le combat.

Mais il existe encore une paralléle importante entre le cavalier
thrace, saint Georges et Marko Kraljevié, qui est confirmée par la
conclusion sus-indiquée. Sur certains reliefs le cavalier thrace est repré-
senté en cavalier tricéphale7l). Cependant, aux environs tout proches
de la ville de Novi Pazar, sur la route qui mene a la ville de Sjenica,
se trouve la tombe de I’Arabe tricéphale, des dimensions cyclopéennes.
Dans ce lieu, chaque année, a la féte de saint Georges, on égorge ,la
nuit et clandestinement™ un agneau ou”un oiseau7)). Il est évident qu’il
s’agit ici, comme c’est prouvé par V. Cajkanovié¢73), d’une tombe d’un
héros ou d’une divinité, qui est d’un caractere exclusivement chtonienne.
Ce méme Arabe tricéphale, dont le culte est lié¢ a saint Georges, est
connu aussi dans notre littérature nationale, ou il est représenté en
combattant contre Marko Kraljevié. En général, on rencontre souvent
Marko Kraljevié avec des étres chez lesquels certaines parties du corps
sont doublées ou triplées (eidoc moAlyulov), tel, par exemple, Musa
KesedZija, et bien que le chantre populaire le décrit en combat contre
lui, il est évident qu’il est lui-méme quelquefois imaginé avec trois
tétes ou bien trois coeurs74).

La paralléle Le cavalier thrace — saint Georges — Marko Kralje-
vié rend possible de suivre la continuité de la figure du héros cavalier,
c’est-a-dire ses iconographies du culte et de la légende sur un territoire
au point de vue géographique tout-a-fait déterminé, a partir de 1’époque
historique jusqu’a nos jours. Il est évident qu'il s’agit la, dans la
formation de cette image, qui a réussi a se conserver durant des siecles
en dépit des transformations différentes sociales, économiques et reli-
gieuses, d’un fait vitai important, qui a formé un point de vue psycho-
logique défini. Cette image des temps les plus reculés est le résultat de
I’observation de la vie et de la conception du monde des siécles lointains
et appartient a une atmosphere spirituelle déterminée, qui sort du cadre
des études strictement historiques et fait partie déja de la préhistoire

&) M. Filipovié, (op. uit., passim). Des coutumes, que M. Filipovié avait re-
cueillies. ici, il ressort clairement que st. Théodore Téron aussi avait remplacé une
divinité, qui avait été dans sa forme primitive un serpent.

7@ N. Vuli¢, Glas srp. kralj. akademije CXIV, 64, p. 8. V. Cajkanovi¢, Les études
du domaine des religions et du folklore {en serbo- croate) p. 109.

7) Otto Weinreich, Zum dreikopfigen Thrakischen Reiter und zum lykischen
Trikasbos, Jahrbuch d. Dent. Arch. Inst., B. XL111—2, Arch. Anz., p. 20—23.

7) V. Cajkanovi¢, Sur le dieu supréme serbe, p. 69.

2) lhid.



94 D. Srejovié

de la Péninsule Balkanique. On ignorait jusqu’a présent assez souvent
ce développement antérieur et I'influence du sol balkanique sur la cré-
ation du héros cavalier et on ne croyait pas & son originalité en raison
de certaines analogies avec des divinités helléniques ou orientales, et
avec les héros cavaliers, notamment dans le sens iconographique. Ce-
pendant, pour résoudre le probleme du cavalier thrace, ) le moment
local géographique, ethnique et économique constitue un fait beaucoup
plus décisif, de méme que I’évolution spécifique des cultures préhisto-
riques de cette région depuis la moitié du second jusqu’a la fin du premier
millénaire avant notre ére75). Les civilisations hautement développées
de I’Hellade et du proche Orient ont montré toujours, méme dans les
époques ultérieures, une aversion pour les chevaux, et surtout pour
I’équitation, laquelle, selon Iopinion répandue alors, humiliait la
classe privilégiée, ainsi que les dieux77). Il en est autrement du cas des
tribus thraces et scythes, qui peuplaient la vaste région du Caucase
jusqu’aux contrées du cours moyen du Danube, en embrassant la plus
grande partie de Pannonie et toute la Péninsule Balkanique. On sait
srement que leurs membres étaient des cavaliers kat’ €€oxnv et que
leurs héros et dieux étaient toujours montés a cheval788 Les découvertes

) Le héros tricéphale est d’un caractére expressivement chthonique et il existe
un lien entre lui et le monde souterrain, ce qui est confirmé presque par toutes les
analogies des religions et des mythes des autres peuples (Cf. B. Schweizer, Hera/des,
Tibingen 1922, p. 59; H. Usener, Dreiheit, Bonn 1903; S. Reinach, Cultes, mythes
et religions, 3, p. 160 sqg). Le caractére chthonique de M. Kraljevié est confirmé
par un conte des environs de Yidin De la botte d'argent de M. Kraljevié, qui, lorsqu’
elle fut apportée a Iéglise, fut changée en une botte d’or. V. Cajkanovi¢ (dans Le
dieu supréme serbe, p. 64) a montré que I’argent, dans notre tradition populaire,
est lié au monde souterrain et aux morts. Que beaucoup d’éléments du dieu chthoni-
que, de I’6poque précédant le christianisme, étaient liés a la figure de M. Kraljevig,
montre trés bien un conte de Macédoine, d’aprés lequel, méme encore maintenant,
Marko nourrit quotidiennement son Sarac ,au coeur de la nuit*. (Cf. Kraljevié
Marko, Le recueil des contes populaires (en serbo-croate), Beograd 1913, p. 80, 88, 89.

7 On considérait le plus souvent que le cavalier thrace représentait I’hypo-
stase de Dionysos ou bien qu’il était une variante thrace du Kakasbos, de Sozon
ou Pirve (Cf. Perdrizet, Cultes et mythes du Rangée, 1910; L. Robert, Hellenica III,
p. 56 et VII, v. 54; H. Otten, Pirva-der Gott auf Pferde Jahrb. fur Kleinasiat. Forsch.
2, 1952—53, p. 62 sqq.).

7 On n’a pas encore écrit jusqu’a nos jours la préhistoire du cavalier thrace.
Cependant, il sera indispensable que toute étude future sur ce héros cavalier contient
cette histoire, vu que la pénétration de nouveaux éléments ethniques dans les régions
centrales de I’Europe au cours du second millénaire, a transformé aussi d’une ma-
niére essentielle la structure ethnique et culturelle dans cette partie de I’Europe et
exerce une influence sur la création d’une culture cavaliere spéciale, ou probablement
a été formée la figure du héros cavalier (Cf. G. Childe, Prehistoric Migrations in Eu-
rope, Oslo 1950, p. 215—230).

77 J. Wiesner, Fahren und Reiten in Alteuropa und im alten Orient, Der alte
Orient 38, 1939, p. 69—79.

B Ibid., p. 19 sqg, et M. Rostowtzeff, Iranians and Greeks in South Russia,
Oxford 1922, p. 104.

7 Wiesner, op. cit,, p. 47 sqq. et Dvorak, Wcigengraber der alteren Eisenzeit
in Bohmen, Praha 1938, p. 61 sqg. On a trouvé dans la région du Caucase, des objets
faisant partie de I’équipement des chevaux méme dans les tombeaux de femmes
(Cf. Wiesner, op. cit, p. 79).



Les anciens éléments balkaniques dans la figure de Marko Kraljevié 95

des sépulcres, a partir du Caucase jusqu’a TrebeniSte et les contrées
du cours moyen du Danube, montrent que les défunts étaient imaginés
s’en allant faire le grand voyage a cheval®) et que cet animal fidéle ne
devait pas survivre la mort de son maitre, de la méme maniére que
Marko Kraljevié s’en va & la mort ensemble avec son Sarac8). Autour
de ces tombeaux la légende a commencé a se former, de méme que la
figure du héros cavalier; c’est la qu’ont été formées aussi les idées
essentielles collectives, qui donnaient le ton principal & I’atmosphere des
époques historiques ultérieures, d’ou sont sorties les figures du cavalier
thrace, de saint Théodore, de saint Georges et de Marko Kraljevié.
C’est la qu’est formée aussi notre position psychologique actuelle, qui
fait que nous sentons méme aujourd’hui cette figure comme le plus
grand notre héros national8l).

La conclusion, selon laquelle le cavalier thrace et son mythe ont
servi de base et de modele a la figure de Marko Kraljevié dans notre
poésie populaire, signifierait une simplification injustifiée d’un probléme
complexe. La légende thrace et illyrienne a exercé une influence sur la
création de cette figure et certains motifs, que nous trouvons dans les
chansons sur Marko Kraljevié, proviennent en fait, en derniére analyse
de cette légende, mais, ce qui n’exclut nullement les autres éléments
les plus divers, qui se sont mélés au cours des temps, en complétant
sans cesse cette figure et en faisant d’elle ce qu’elle représente aujourd’
hui&). Il faut toujours avoir en vue ces couches temporelles des chansons

&) Les anciens Slaves, de méme que les Scythes, faisaient enterrer leurs morts
ensemble avec des chevaux (Cf. L. Niederle, Zivot starych Slovanu, Praha 1911—
1925, 111, p. 132, 135, 483). D ’apres la tradition, le corps de M. Kraljevié, tué acci-
dentellement par Ratko Vlah, a été posé sur un cheval (Cf. Starinar, 1924—25, p.
33—34). De la coutume analogue chez les Scythes voir Hérodote, Hist., IV, 3.

8l) On ne pourrait pas prendre pour une éventualité le fait que Mestrovi¢ a
congu sa statue de M. Kraljevié a cheval placée dans la partie centrale du temple,
dédié a ceux ,qui ont une croyance fermé aux idéals exprimés dans les chansons
populaires4 (Cf. lvan Mestrovi¢, Zagreb 1933, p. 14).

&) Le but de ce travait était de ne montrer qu’en traits généraux certains élé-
ments anciens balkaniques dans la légende et la figure de M. Kraljevié. C’est une
raison, qu’on n’a pas voulu faire ici une séparation plus précise des couches dont
sont composées les chansons sur M. Kraljevié, du point de vue du temps de la for-
mation de leurs éléments intégrants ou bien une séparation des motifs qui ont été
introduits de I’étranger dans ces chansons au cours de I’évolution historique, ce que
devrait contenir toute étude future qui aura pour sujet d’élargir les connaissances
des anciens éléments balkaniques dans notre poésie populaire en général. Une ana-
lyse plus détaillée dans ce sens aurait montré probablement que les autres héros
aussi de notre poésie populaire (par exemple Milo$ Obilié, qui naquit d’une jument
et qui avait son culte spécial, Zmaj Ognjeni Vuk ou bien le voivode Moméilo), in
ultima analysi, appartiennent au monde des légendes thraces et illyriennes formées sur
le territoire de la Péninsule Balkanique. Dans ce sens il aurait été intéressant de
consacrer une étude spéciale a la relation dans les chansons populaires entre M.
Kraljevié et le prince AndrijasS. Ces deux cavaliers, en bien de choses, nous font sou-
venir des Dioscures ou bien des Khabirs. Ensemble avec leur mére Jevrosima, ils
font la triade connue des Dioscures au service d’une Déesse. On connait déja un
nombre considérable des reliefs de notre territoire, a la représentation de deux cava-
liers & coté dune figure féminine, placée au milieu (Cf. F. Chapoutier, Les Dios-



96 D. Srejovi¢

sur Marko Kraljevic, méme celles de toute la poésie populaire, qui
nous amenent du commencement du XIX siécle jusqu’au passé histo-
rique et préhistorique méme de la Péninsule Balkanique, — dans ces
cas méme ou ces chansons sont I’oeuvre des temps postérieurs et des
tendances déterminées8). Dans ce sens notre poésie ne fait pas une
exception. Les racines de I’épopée héroique de I’Occident européen,
de méme que des Eddas et des mythes germaniques aussi, se trouvent
dans le monde des anciennes légendes celtiques, sans tenir compte de
toutes les autres influences postérieures, helléniques, romaines ou bien
chrétiennes. Naturellement que 1a plus belle analogie avec notre poésie
populaire est I'lliade, et cela non pas dans un sens d’une ressemblance
quelconque par les motifs, le contenu ou bien la description de certains
personnages et événements, mais dans le sens des lois historiques
et psychologiges égales8d). Achille, fils de Pélée, le chef des Myrmidons
sous Troie, qui était considéré par chaque Hellene comme un modéle
et un idéal impossible a atteindre, est en réalité une divinité de mer
préhellénique. Marko Kraljevic, le fils de VukaSin, le héros national de
toutes les tribus yougoslaves, est au fond le héros cavalier des temps
précédant I’arrivée des Slaves dans la Péninsule Balkanique, qui a vécu
dans la conscience des peuples balkaniques, beaucoup plus antérieure-
ment que le roi historique Marko, en qualité d’un tout puissant sauveur
et de symbole, qui apporte la délivrance, la consolation et redonne
I’espoir. Les tribus slaves, qui ont peuplé plus tard le territoire de la
Péninsule Balkanique, ont embrassé, sous I'influence de la population
autochtone8), la légende du héros cavalier, vu que le panthéon thrace
et illyrien, étant sous I'influence des religions hautement développées
de I'ancienne Hellade, de I’Orient et de Rome, aurait d( étre beaucoup
plus supérieur par rapport aux représentations religieuses trés vagues
et sirement tres primitives des immigrants slaves. Le christianisme a
subi aussi dans ces régions, sous I'influence de la religiosité précédente,
des changements profonds, méme dans le domaine de I’église, tandis
que dans les vastes couches populaires vivait toujours le monde des
anciens mythes thraces et illyriens, dans lesquelles le héros cavalier

cures au service d'une Déesse, Paris 1935, fig. 9, 10, 11). D’un autre coté, les saints
chrétiens, tels st. Théodore Téron et Stratélates, leur sont trés proches (Cf. H. Gré-
goire, Les saints jumeaux et dieux cavaliers, Paris 1905).

&) Les recherches historiques plus récentes ont démontré, que certains éléments
sont entrés dans notre poésie au cours du XVIII-éme siécle, sous I'influence de la
propagande de I’église (J. Kovacevi¢ dans lIstoriski glasnik 1—2, 1953, p. 78—=81).

8) Cf. M. Buri¢, Les liens entre la poésie d'Homeére et notre poésie populaire
et artistique épique, (en serbo-croate), Zbornik radova Inst, za proucavanje knjizev-
nosti /(1951) p. 101—116 et L'lliade d'Homere et nos chansons populaires (en serbo-
croate), Knjizevnost IX (1954), p. 177—187.

8) L’arrivée des Slaves dans la Péninsule Balkanique n’a pas fait disparaitre
I’ancienne population thrace, illyrienne et romane, dont une partie s’est retirée vers
le sud, et I"autre s’est mélée aux Slaves. La population illyrienne était surtout nom-
breuse autour de Prizren, Ohrid et Skoplje, el il y en avait aussi dans I’Heraégovine.
Plus tard, ces groupements, au XVIlI-éme siecle pénétrent de nouveau vers le nord,
en s’établissant autour de NoviPazar, Ni§ etVranje(Cf. JireCek—Radonié, op. cit.,
7 p. 111—115).



Les anciens éléments balkaniques dans la figure de Marko Kraljevi¢ 97

devait occuper la place centrale8). Cette image du héros cavalier n’était
rejeté que temporairement du cadre des arts officiels dans le temps
des transformations ethniques importantes, ainsi que dans les premiers
siécles de la propagation du christianisme, mais elle a surgie de nouveau
au premier plan, sous la catastrophe nationale, lorsque le dieu de I’église
et de I’état ne pouvait venir en aide, et s’adaptant par son contenu ana-
logue dans la conscience, elle s’est transformée en Marko Kraljevic,
qui a été recueilli tout de suite en héros national. C’est ainsi que la Ié-
gende de Marko Kraljevic a i’importance et la valeur d’un grand mythe
national87). Toutes les divinités slaves, plus anciennes, les héros et
mythes, offrent de trés pauvres et de tres primitifs représentations et
récits, sans une seule idée puissante et sans une seule poésie dont est
imprégné un grand mythe. Ce n’est que sur un sol riche en tradition,
apres une expérience historique, ,,lorsque la lumiére manquait sur tout
I’horizoniC que la premiere mythologie des Slaves du Sud a été réalisée
dans notre poésie populaire. Marko Kraljevic est le personnage central
de cette mythologie.

Beograd. Dragoslav  Srejovic.

&) Il semble que I'hypothése de Cajkanovié pourrait é&tre possible (Cf. Du dieu
supréme serbe, p. 118) que M. Kraljevic avait un culte chez notre peuple. Les lieux,
qui portent les noms Le pied de Marko ou bien La pierre de Marko etc., auraient
pu servir a confirmer cette hypothése. C’est un fait connu que I’église chrétienne
avait été obligée de faire une vraie campagne au XVIlI-éme siecle contre une popu-
larité trop grande que M. Kraljevic jouissait auprés du peuple (Cf. BanaSevi¢, op.
cit.9p. 36). et qu’elle a été secondée dans cette campagne par les écrivains de I’époque
du Rationalisme. Reljkovié proteste de ce qu’on chante au kolo les chansons sur
M. Kraljevic et de ce qu’on féte Kraljevic comme s’il était un saint. Rajié lui donne
les noms ,,d’ivrogne lache4t et ,,de tyran4 (Cf. Jagié, o. c., p. 121, 137). De méme
que le portrait peint du héros populaire ,,st. Milo$ Obilié4apparait sur les murs des
narthex et des églises en général en Serbie, Macédoine et au Mont Athos comme
une reproduction artistique picturale et une réalisation du chant épique populaire,
ainsi, en Macédoine, aux temps les plus durs de la servitude sous le joug turc, la figure
épique de M. Kraljevic a trouvé sa place dans la galerie de I’église dans un petit
village de Macédoine. C’est une grande composition murale (294 cm sur 172). Voir
V. S. Radovanovié, Le combat de Marko avec Musa, Bulletin de Vinst. ethn. 1 17-2,
p. 213—256, fig. 1

8/) Les mots de ,mythedlet ,mythologie4t sont employés ici, non dans un sens
purement religieux et théogonique, mais dans un sens plus large, donné a ces mots
par G. G. Jung. Selon lui, le mythe est ,,une narration involontaire des actions incon-
scientes psychiques4t et la mythologie ,,tout ce qui est nécessaire a I’homme au sens
positif ou negatlf et existe comme une image mythologique a c6té de son étre con-
scient4} (Cf. K. Kerenyi und G. G. Jung, Das gottliche Kind, Albae Vigiliae, 1940,
passim).

Ziva Antika 7



