
LES A N C I E N S  É L É M E N T S  B A L K A N IQ U E S  
DANS LA F IGURE DE MAR KO KRALJEVIĆ

Notre poésie populaire, et surtout les chansons du cycle de 
Marko Kraljevié, est considérée jusqu’à nos jours principalement 
comme une création nationale des Slaves du Sud dans un cadre 
historique déterminé embrassant l’époque de la fin du XIV-ème 
jusqu’au commencement du ΧΙΧ-ème siècle1). Les recherches scientifiques 
n’ont presque jamais* dépassé ces limites étroites, ce qui a exercé une 
influence essentielle sur l’interprétation de notre poésie populaire de 
même que sur les conclusions principales relatives. Notre poésie popu­
laire n’était aux yeux de nos nombreux chercheurs que littérature, 
motif artistique, question de classification précise de la chronologie et 
de l’origine de certains motifs et chansons — en un mot une histoire 
littéraire. Aussi certains problèmes sont restés irrésolus, et certaines 
conclusions ne semblent pas sûres. L’insuffisance et l’étroitesse de 
cette méthode exclusivement littéraire deviennent surtout évidentes 
dans la manière de poser et de résoudre les problèmes relatifs à la 
figure centrale de notre épopée nationale — la figure de Marko Kra­
ljevié2).

I

De nos jours, la question est à peu près tirée au clair que Marko 
Kraljevié de notre poésie populaire n’a aucune liaison avec le roi hi­
storique Marko3), que l’histoire mentionne d’avoir régné un temps

1) UAntologie des chansons populaires épiques de Vojislav Djurié (l'édition 
de S. K. Z. Beograd 1954 — en serbo-croate) dans son introduction (p. Vil—CIII) 
et les notes (p. 525—592) éontient un sommaire de tous les résultats importants 
concernant la poésie épique populaire, ainsi que de la littérature la plus importante 
sur ce sujet.

2) Ce qu’on a en vue ici, tout d’abord, ce sont les hypothèses concernant l’expli­
cation de gloire épique de Marko Kraljevié et de la propagation large des chansons 
populaires relatives à son personnage chez tous les peuples du territoire de la Pé­
ninsule Balkanique (voir le sommaire de ces hypothèses chez N. Banasevié, Le cycle 
de Marko Kraljevié et les échos de la littérature chevaleresque franco-italienne, avec 
un résumé en français, Skoplje 1935, p. 38—47).

3) Très tôt déjà on a remarqué le fait qu’il n’y a pas beaucoup de ressemblance 
entre le roi historique Marko et le légendaire M. Kraljevié. Cf. Vuk Karadžić, Diction­
naire serbe, Beograd 1898, s. v. Marko Kraljevié’, Tomié, U  histoire dans les chansons 
populaires sur M. Kraljevié /, Beograd 1909 (en serbo-croate) et S. Stojkovié, Marko 
(en serbo-croate) Novi Sad 1922. L. Mirkovié a recueilli les données historiques sur 
le roi Marko (Starinar, 1924—25, p. 32 sqq.).



76 D. Srejović

très court en qualité de vassal turc sur un territoire, relativement petit, 
qui s’étend entre Prilep, Bitola et Ohrid. L’homme plus connu dans 
les annales par ses embarras de ménage, que par des grandes et impor­
tantes actions, auquel on reprochait plus tard d’avoir fait amener 
les Turcs à Kosovo, d’autre part un bon chrétien, „bienheureux46 et 
„orthodoxe66, n’a rien de commun avec le légendaire Marko Kraljevié. 
Certaine coïncidence au point de vue du nom, du lieu natal et de Γori­
gine et certains détails d’importance secondaire concernant son règne, 
— c’est tout ce qui lie ces deux personnages entre eux. Mais, toutefois 
le roi historique Marko a servi et sert encore aujourd’hui comme le 
plus ancien modèle, comme limite chronologique à partir de laquelle 
commence toute recherche relative à Marko Kraljevié, ce qui a exercé 
naturellement une influence décisive sur toutes les conclusions défi­
nitives aussi au sujet de ce personnage.

Par son interprétation de la figure de Marko Kraljevié, Yuk4) 
a jeté une base qui a servi par sa suite au développement de toute une 
série d’hypothèses naïves, d’après lesquelles la figure de Marko Kra­
ljevié est le résultat de „sympathies66 et de „sentiments66 populaires 
qui ont suivi la mort de Vukašin (Halanski, Djordjevic)5) ou bien ce 
qui semble encore plus inexact, en raison de i’admiration populaire 
pour sa „grande force physique66 (Jagié)6) et sa „robustesse corporelle66 
(Maretié)7) ou bien encore en raison de ses qualités généreuses et son 
bon coeur (Stojkovié)8). Cette opinion, encore aujourd’hui très ré­
pandue, d’après laquelle il est „le représentant de notre peuple tout 
entier et l’incarnation de toutes les qualités nationales, bonnes ou 
mauvaises66 (Djordjevic)9), résulte d’une thèse, posée d’avance erronée, 
qui prétend voir dans la figure de Marko Kraljevié des chansons popu­
laires le roi historique Marko, qui, ainsi que le constate à justes titres, 
N. Banašević10), ,,n’a accompli aucune action historique qui aurait 
pu ravir d’admiration ses contemporains66. En outre, en procédant à 
une analyse détaillée il est facile à constater que tout le cycle des chan­
sons sur Marko Kraljevié ne contient en réalité ni des événements 
réels ni des personnages réels historiques11). En général, le sentiment

4) V. Karadzic, 1 .1 .
5) Chalanskij, Ruski, filol. vesnik, Varšava 1893—1895 et Djordjevic, Le précis 

sommaire des chansons populaires serbes {en serbo-croate), Bratstvo III, Beograd 1889.
6) Kraljevié Marko kurz skizzirt nach der serb. Volksdichtung, Archiv f. SI. 

Ph., 444.
7) Les héros de Kosovo et les événements dans la poésie épique populaire {en 

serbo-croate), Rad XCVII, p. 72 et Notre poésie épique populaire, 1909., p. 144
8) S. Stojkovié, o. c., p.  5—6.
9) Djordjevic, o. c p a s s im .
lü) N. Banašević, op. cit., p. 185.
n ) Tomić {o. c., passim) a essayé à prouver que les événements et les personnages 

historiques duXVII-èmeetdu XVIII-ème siècle ont exercé une influence sur la création 
des chansons sur M. Kraljevié (par exemple les chansons Marko Kraljevié et Musa 
Kesedžija et Marko Kraljevié et Djemo Brdjanin). Bien que son essai n’ait pas été 
couronné de succès (comp. la critique N. Banasevié, op. cit., p. 11, 88 sqq., 101 et 
plus loin), on ne pourrait mettre de côté le fait qu’il y a certaines chansons de M. 
Kraljevié qui contiennent aussi d’événements historiques réels, de l’époque histo­



Les anciens éléments balkaniques dans la figure de Marko Kraljević 77

et Γ attitude du chantre populaire en vue du passé national ne sont 
nullement historiques; autant que certaine chanson contient même 
la description d’un moment ou bien d’un personnage historique, ces 
événements n’ont jamais conditionné la création et l’inspiration de la 
chanson, mais constituent seulement la trame que le chantre populaire 
introduit dans un sujet, fixé d’avance, qui devient de cette manière 
actuel. Il est clair, que même dans la chanson d’Uroš et les Mrnjačevićs, 
qui abonde d’autre part d’un plus grand nombre de noms historiques., 
il n’y a en réalité aucun élément historique, de même que le frère de 
Marko Andrijaš, sa mère Jevrosima ou bien son frère de lait Miloš 
n’ont rien de commun avec les personnages historiques portant le même 
nom, d’où il résulte que derrière ces personnages se trouvent cachés 
des personnages tout à fait différents. Mais lesquels? Dans la période 
qui a suivi la bataille de Kosovo, il n’y avait dans l’état serbe et dans 
les états proches aucun personnage aussi puissant qui aurait pu impressi­
onner et inspirer le peuple. Il ne restait qu’une seule issue, c’est d’attirer 
l’attention sur certaines analogies, autant qu’il y en avait, et sur l’in­
fluence de la littérature des autres peuples12 13). Cette solution considérée 
du point de vue purement formel, semble être admissible. N. Banašević 
a montré, par exemple, que les échos de la littérature héroïque franco- 
italienne ont pénétré dans les Balkans aussi et que certains passages 
du cycle des chansons sur Marko Kraljevié semblent sans conteste 
être pris de certaines légendes héroïques de l’Occident. Mais, tant que 
la recherche ne se limite qu’aux analogies extérieures, il est possible 
que les motifs et les lieux qui lient entre eux deux phénomènes comparés 
ne sont pas le résultat d’une influence mutuelle, mais qu’ils découlent 
du même caractère de la psychologie humaine, dont le nombre des 
sujets et des motifs est limité. D’autre part, il est difficile de croire que 
la littérature héroïque occidentale européenne ait pu pénétrer dans 
les masses illettrées populaires et supposer que Guillaume, Roland ou 
bien Raynouard ait pu devenir dans les Balkans un héros national, 
que tous les Slaves du Sud croyaient sentir et voir à chaque pas, qu’un 
écho d’une littérature étrangère ait pu se transformer en son retten- 
tissant d’une fanfare, entendu par nos guerriers déjà en 1912 dans la 
bataille de délivrance de Prilep14). De plus, on oublie qu’une pareille

rique postérieure des peuples balkaniques. Cependant, ces événements ne font pas 
le fond de la chanson; ils ne représentent que ses accessoires extérieurs.

12) On a écrit beaucoup a la fin du siècle passé et au commencement de ce 
siècle qu’il y avait de motifs pris dans la poésie des autres peuples, au temps où la 
théorie des influences culturelles et des motifs internationaux était à la mode (Cf. T. 
Mare tic, Notre poésie populaire épique (en cerbo-croatë), p. 191—236 et la littérature 
citée dans cet ouvrage).

13) N. Banasevic, op. cit.
u) Si l’on admettait enfin la thèse, d’après laquelle M. Kraljevié n’aurait été 

que Fhypostase balkanique de Rolland, Guillaume ou bien Raynouard, le problème 
tout entier non seulement n’aurait pas été résolu, mais il serait devenu même encore 
plus compliqué. Quels sont en effet les personnages connus sous les noms de Guil­
laume, Rolland ou bien Raynouard? C’est une question qui n’est pas encore tirée 
au clair.



78 D. Srejović

légende, telle celle de Marko Kraljevic, qui avait pour notre peuple 
la valeur d’un mythe national, n’est pas un spectacle littéraire et esté- 
tique, destiné à faire du plaisir ni le produit des effusions sentimentales, 
de compassion, ni la personnification du bien et du mal, mais quelque 
chose qui est liée essentiellement à l’être tout entier de notre peuple, 
quelque chose qui était son pain quotidien et une question de vie ou 
de mort. Ces chansons sur Marko Kraljevic cachent quelque chose 
de plus sublime et de plus important que l’on ne suppose ordinairement; 
cette légende et cette figure ne sont pas imaginées ou prêtées, mais 
bien le plus intimement vécues; ce héros cavalier était attendu intensi­
vement et il devait nécessairement paraître. C’est pourquoi le point 
central du problème qui se pose au sujet du personnage de Marko 
Kraljevic se déplace du domaine des études historiques et littéraires, 
qui considèrent l’oeuvre déjà réalisée, dans le passé plus lointain, où 
l’oeuvre lui-même était préparée, dans sa préhistoire, qui conditionne 
et détermine toute forme historique. Malheureusement, ce domaine 
se dérobe complètement à l’examen scientifique plus exacte, car 
il appartient à cette histoire psychologique voilée et à jamais perdue 
d’une culture, toute pleine d’évènements internes collectifs d’une tribu, 
des plus intenses, ressentis le plus intimement dans un milieu nouveau 
et sur une terre nouvelle, dans la période avant la formation du peuple 
et de l’état. En conséquence la création d’une légende est avant tout 
un phénomène psychologique, déterminé par des évènements les plus 
personnels d’un peuple, qui déterminent la structure de son esprit et 
conditionnent toute forme historique future. Mais, pour comprendre 
le processus de la création de la figure de Marko Kraljevic et de sa 
légende, il est nécessaire de faire quelques remarques précédentes sur 
notre poésie populaire en général.

Que nos chansons populaires, que les évènements et les héros 
qui y sont chantés, soient une création du peuple, simple et illettré, 
qui se rappelle vaguement de son histoire et que cette poésie apparaisse 
au commencement d’une nouvelle époque et d’une nouvelle culture, — 
ce n’est qu’un préjugé scientifique. Notre poésie populaire, de même 
que l’Iliade15), n’est pas une oeuvre d’un peuple illettré mais d’un peuple 
qui a perdu son indépendance culturelle et elle n’appartient pas à une 
époque primitive et aux débuts de la naissance d’une culture, mais 
apparaît à la fin d’une civilisation relativement développée comme un 
résumé qui reflète le passé national tout entier jusqu’à cette époque 
lointaine de la formation d’une nation, qui absorbe les traditions et 
tous les sucs du soi où elle commence à naître. Nos chansons populaires, 
au moins celles les plus précieuses, ont vu le jour probablement tout 
après la perte de l’indépendance de l’état, comme une nécessité histo­

15) Les résultats du déchiffrement de la lettre créto-mycénienne (B linéaire) 
montrent que les porteurs de la culture créto-mycénienne que décrit l’Iliade, parlaient 
et écrivaient un dialecte plus ancien de la langue grecque (Cf. M. Ventris and J. 
Chadwick, Evidence for Greek Dialect in the Mycenaean Archives, Journal o f Hellenic 
Studies, LXXIII, 1953, p. 84—103).

/



Les anciens éléments balkaniques dans la figure de Marko Kraljevié 79

rique, non seulement du point de vue social et économique, mais avant 
tout du point de vue psychologique16). Car, du moment „qu’on avait 
perdu l’empire44, il fallait d’une manière quelconque „sauver l’âme“ 
et éviter la catastrophe morale. Le présent d’alors paraissait sans espoir 
et n’offrait rien qui aurait pu servir d’appui à l’homme. Il n’en restait 
que le passé „brillant44, dont on faisait revivre tout ce qu’on pouvaii 
trouver dans la tradition léguée, non seulement dans la tradit ion oralt 
ou écrite au sens banal du mot, mais dans le réveil des motifs et des 
images intimes, très anciens et archaïques, qui se sont cristallisés dans 
la conscience au cours des siècles et des générations. Ce sont justement 
les conquêtes turques et la perte de l’indépendance, mais surtout les 
conditions difficiles dans lesquelles vivaient les peuples balkaniques 
à partir du commencement du XVII-ème siècle, qui ont suscité un 
mouvement d’énergie psychologique, en lui imprimant la direction 
vers le passé, pour y faire revivre un contenu analogue aux événements 
contemporains pénibles avec des anciennes voies d’adaptation. C’eét 
pourquoi il faut s’attendre que notre poésie populaire reflète des évs- 
nements et des personnages lointains et projette des images d’un passé 
plus lointain que l’époque de splendeur de l’état serbe sous la dynastie 
des Nemanjics, d’où elle ne prend que certains détails extérieurs tels 
que ceux des noms géographiques ou personnels, les seuls qui se trou­
vent à la disposition du chantre populaire. La présence de l’histoire 
dans notre épopée nationale, surtout dans les chansons sur Marko 
Kraljevié, n’est pas nésessaire pour „justifier du point de vue historique 
le présent44 (Kracov)17), mais bien pour faire approcher au moyen de 
cette histoire une lointaine et ancienne image, qu’il est nécessaire de 
rendre nationale et de se l’approprier. Bien que les recherches littéraires 
et historiques n’aient pas encore résolu définitivement le problème 
territorial et celui des limites du temps au cours desquelles apparaissent 
les premières chansons18) sur Marko Kraljevié, leur large diffusion po­
stérieure, depuis FXstrie jusqu’à la Mer Noire et depuis la Roumanie 
jusqu’à la Grèce et la Daîmatie, montre clairement que pour expliquer 
la figure de Marko Kraljevié on ne peut prendre en considération 
aucune analogie, tirée de l’histoire des peuples balkaniques dans la 
période allant du XlV-ème au XIX-ème siècle. Le fait que toutes les 
tribus balkaniques sentaient du plus profond de leur être que Marko

16) On est obligé de tenir compte du fait, que la période historiques uivant 
immédiatement les conquêtes des Turcs, était une période d’une certaine prospérité 
économique des peuples balkaniques sous le règne des Turcs. La perte de l’indépen­
dance et les défaites successives des peuples slaves ont été ressenties d’abord comme 
une catastrophe d’un caractère psychique, ce qui se reflète dans le déclin brusque 
des arts à partir du XVI-ème siècle; dès la seconde moitié duXVI-ème siècle, mais 
surtout dès le XVII-ème siècle, — l’époque qui a vu naître la plus grande partie 
des chansons sur M. Kraljevié — la défaite de Kosovo devient une tragédie natio­
nale, de même que les Turcs deviennent un symbole vivant du Mal.

17) Serbskij epos, 1933, pasSim.
18) Le plus ancien document historique, où M. Kraljevié est cité comme un 

héros de la poésie populaire épique, provient de l’année 1547. (Cf. S. Ljubić. Rad 
XL, p. 141).



80 D. Srejović

Kraljević était leur héros national, comme un personnage qui était 
présent aux moments les plus décisifs de leur histoire, — témoigne 
contre toutes les analogies et tous les emprunts des créations des peu­
ples étrangers et montre que les racines et le modèle de sa figure doivent 
être recherchés sur le sol même de la Péninsule Balkanique, dans le 
passé lointain, dans le matériel archéologique des régions où ce héros 
cavalier a vu le jour et où il a été adopté19).

II

Il n’est pas important de connaître l’époque à laquelle les pre­
mières chansons sur Marko Kraljevié ont été chantées, ainsi que le 
temps nécessaire à leurs diffusions parmi les tribus yougoslaves. Le 
fait qu’on les trouvent chez les Serbes, Croates et Bulgares, en Roumanie 
et en Dalmatie, et même jusqu’aux frontières de la Russie, est suffisant 
pour déterminer un ensemble territorial qui forme un cadre économi­
que, culturel et historique, conditionnant la figure de Marko Kraljevié 
et les légendes à son sujet, ainsi que de fixer, dans ces limites, l’existence 
d’une même constellation psychologique, c’est-à-dire, la disposition 
des peuples à former et à accepter cette figure. Il est important de sou­
ligner que Marko Kraljevié est connu et considéré de la part de toutes 
les tribus, habitant ce territoire, et non seulement des tribus slaves, 
ce qui est particulièrement important20), comme leur héros national. 
Aussi, dans l’étude des chansons de Marko Kraljevié doit-on toujours 
tenir compte de cet ensemble territorial fermé et de son passé histo­
rique très compliqué, dont chaque période a laissé dans ces chansons 
une trace plus ou moins distincte, mais également importante. En 
outre, la vaste diffusion territoriale des chansons sur Marko Kraljevié 
permet d’abandonner dans la recherche des modèles à sa figure et à sa 
légende le territoire étroit, où régnaient au XlV-ème siècle les Mrnja- 
čevićs et de rechercher la solution de l’ensemble du problème dans le 
passé culturel d’une région beaucoup plus étendue, qui devait repré­
senter autrefois un ensemble culturel fermé. Le personnage, qui a servi 
de modèle à la figure de Marko Kraljevié devait, par son importance, 
dépasser les cadres d’un petit état féodal et d’un étroit patriotisme 
local. Car, quelle importance aurait pu avoir le successeur de Vukašin 
Marko, même s’il était un souverain-modèle, aux yeux d’un Bulgare, 
Croate, Roumain ou Albanais, même d’un Serbe au nord de Skoplje?

19) Les migrations — qui se déroulaient sur le territoire de la Péninsule Bal­
kanique dès l’époque des conquêtes des Turcs, mais surtout depuis la seconde moitié 
du XVII-ème siècle, — ont joué un rôle prépondérant dans la propagation des chan­
sons sur M. Kraljevié (Cf. J. Cvijić, La Péninsule Balkanique I, p. 164 et Les mouve­
ments métanastasiques — leurs causes et conséquences, passim). Ce mouvement, 
important dans la propagation des chansons populaires, n’a pas été décisif au point 
de vue de la réception de ces chansons de la part de la population des régions colo­
nisées. En outre, ces migrations embrassaient aussi la population ancienne de la 
Péninsule Balkanique (Cf. Jireéek — Radonié, Histoire des Serbes I  {en serbo-croate), 
p. 111— 115).

20) Jireéek, Geschichte der Bulgaren, p. 333.



Les anciens éléments balkaniques dans la figure de Marko Kraljevié___ 81

Toutes les tentatives de trouver dans l’histoire des peuples balka­
niques à l’époque du XlV-ème au XV-ème siècle un tel personnage 
sont restées sians résultat, bien qu’un nombre considérable de détails 
et de motifs dans les chansons sur Marko Kraljevié tire son origine de 
cette époque, ce qui est également compréhensible, vu que ces chansons 
revêtaient alors leur forme définitive. Toutes les recherches dans le 
passé, qui va au-dela des limites du XlV-ème siècle, sont rendues plus 
difficiles considérablement pour plusieurs raisons. Tout d’abord il 
n’existe conservée aucune chanson populaire ou bien un document 
écrit traitant le contenu détaillé de la tradition populaire orale21), de 
l’époque de l’origine et de l’épanouissement des états balkaniques 
allant du IX-ème au XlV-ème siècle; deuxièmement, parce que dans 
cette époque aussi, aucun personnage historique n’est connu, qui aurait 
pu être un prototype au légendaire Marko Kraljevié et, enfin, parce 
que les recherches sont dorénavant dirigées principalement vers les 
monuments archéologiques tout en ne disposant que des données litté­
raires et historiques modestes. En outre, les monuments de la culture 
matérielle de cette époque, bien que nombreux, rendent considéra­
blement plus difficiles les travaux dans le domaine de la tradition pure 
et de la création nationale en raison du caractère spécifique de l’art 
de cette époque. La tradition populaire et l’état des esprits de cette 
époque, qui serait d’une importance décisive pour l’interprétation de 
la figure de Marko Kraljevié, devaient subir de changements profonds 
pour pouvoir trouver leur place dans le cadre des arts officiels de la 
cour et de l’église. Ce qui revient à dire: autant que les chansons ou les 
contes populaires de ce temps contenaient la figure du héros cavalier, 
qui a pu servir plus tard de modèle à la figure de Marko Kraljevié, il 
faudrait chercher cette figure ou bien sur des monuments des arts mé­
diévaux des peuples balkaniques, ou bien dans la mythologie et l’icono- 
graphie chrétiennes.

Il a été déjà question du défaut des analogies de cette époque. 
Dans tout le cycle des chansons sur Marko Kraljevié, il n’existe aucun 
détail ou motif qui se rapporterait à un personnage de la dynastie des 
Nemanjiés ou bien à un autre souverain de l’histoire contemporaine 
byzantine, croate ou bulgare, ni dans le sens iconographique xii histo­
rique22). Toute évolution historique des peuples balkaniques, depuis

21) L’historien byzantin Téophylacte Simocattas, de la première moitié du Vlï-ème 
siècle, fait mention des chansons populaire des Slaves balkaniques (Cf. Les sources 
byzantines pour Γhistoire des peuples de Yougoslavie, Beograd 1955, p. 111). Elles sont 
citées aussi par Théodose {Les anciennes biographies serbes, éd. S. K. Z., p. 176) et 
par Nicéphore Grégoras {Jireček — Radonić, op. cit., IV, p. 58—59).

22) Notre iconographie du moyen âge ne contient pas les analogies pour les 
représentations des souverains cavaliers. Exception: sur la grande icone à Dečane, 
peinte par Longin, est représenté le roi Dušan, s’élançant à cheval, le manteau flot­
tant au vent, la lance, qu’il tient de la main droite, levée, et tuant l’empereur bulgare 
Michel, renversé sous les sabots de son cheval. Pr. S. Radojčić a déjà attiré l’atten­
tion sur le lien iconographique de cette composition et de l’iconographie deSt. Démé- 
trios (v. S. Radojčić, La fresque de la victoire de Constantin dans Véglise St. Nicolas 
à De bar, Bulletin de la soc. scient, de Skoplje, XIX, 1938,/;. 98—99). Cependant, les

6 Živa Antika



82 D. Srejović

le IX-ème jusqu’au XIV-ème siècle, s’était fondue dans la conscience 
du chantre populaire en une image magnifique de l’empire de Dušan, 
qui flatte, en un trésor riche dont on prêtait non seulement l’habit 
et les armes, mais aussi un nom illustre ou un exploit brillant. Mais le 
héros cavalier, n’a pu être trouvé là, car il n’y existait pas. Il nous ne 
reste encore qu’à examiner les monuments archéologiques. et l’icono­
graphie et la légende chrétiennes, c’est-à-dire une de leurs formes, qui 
a vu le jour dans les cadres de l’ancien territoire thrace et illyrien.

Le nombre des monuments des arts du moyen âge, par lesquels se 
manifesteraient une partie de la tradition populaire orale, des légendes 
et des coutumes, est tout-à-fait insignifiant. Les monuments funéraires 
de Bosnie (les steéci) pourraient être considérés, jusqu’à un certain 
point et sous beaucoup de réserve, comme monuments de ce genre, 
car, bien que des représentations en relief sur ces monuments soient 
dictées par un goût de convenance et des influences directes du dehors, 
on doit tenir compte d’un élément local aussi, au moyen duquel ont 
été introduites certaines images et idées fondamentales des peuples 
balkaniques dans ces représentations. Il est intéressant de constater, 
que sur ces monuments, dans les représentations figurales, le héros 
cavalier, à la chasse ou au combat23), figure le plus souvent. Qu’il ne 
s’agisse pas ici seulement de la mode ou du goût d’une société, montre 
ce fait qu’on rencontre très souvent la représentation du cavalier sur les 
monuments funéraires sur tout le territoire de la Péninsule des Balkans, 
à partir du moyen âge et presqûe jusqu’à nos jours2*). Les cavaliers sur 
les monuments funéraires de Bosnie sont représentés sans de traits 
individuels. Dans ce sens, l’iconographie byzantine est très intéressante, 
vu que les souverains y sont souvent représentés en cavaliers. A. Gra- 
bar25) a montré dans de nombreux exemples, dès le commencement 
du IV-ème siècle, que ces cavaliers byzantins font un groupe homogène, 
un type déterminé, dicté par l’idée que la monarchie est d’origine divine, 
et le souverain représentant de Dieu sur la terre, d’où il tire la conclu­
sion que ce type révèle spontanément la tradition des siècles passés et 
certaines idées religieuses essentielles. On ne pourrait rejeter ce fait 
que les représentations de cavaliers sur les monuments funéraires de 
Bosnie aient été dictées aussi par ces idées religieuses. Dans ce groupe 
des cavaliers balkaniques du moyen âge la plus intéressante est pro­
bablement la figure surnommée „le cavalier de Madara“, qui se dresse

représentations des souverains cavaliers sont très frequentes dans l’art byzantin 
Cf. A. Grabar, U  empereur dans l'art byzantin, Paris 1936, p. 45—57).

23) M. Vego, Ljubuški, 1954, T. XXII, 43, 44; XXV, 50; XXIX, 57, XXXIX  77 
Bešlagić, Kupres, Sarajevo 1954, fig. 9, 17, 42, 43, 51, 65.

u ) Sur les anciens monuments funéraires serbes, qui se trouvent actuellement 
au Musée Ethnographique à Belgrade (la nécropole de Studenica, Raéa Kraguje- 
vačka et Rankovîcevo), le cavalier est représenté très souvent. Ch. Picard a écrit 
sur le sens purement religieux de ces représentations (Nouvelles observations sur 
diverses représentations du Héros Cavalier des Balkans, Revue de Vhistoire des reli­
gions, CL, 1956, 1).

25) A. Grabar, op. cit., p. 45—57.



Les anciens éléments balkaniques dans la figure de Marko Kraljevic 83

en un symbole aux débuts des arts médiévaux dans les parties centrales 
et septentrionales de la Péninsule des Balkans26). Bien qu’on trouve, 
autour de ce héros cavalier, dont la figure monumentale est faite en re­
lief sur un rocher abrupt à la hauteur de 23 mètres, une longue inscrip­
tion, où sont cités de personnages et évènements historiques, il s’agit 
d’éclaircir le mystère et de savoir qui représente ce cavalier et qu’est-ce 
que caractérise ce cavalier, de même que ces mystérieux cavaliers des 
monuments funéraires de Bosnie et des monuments funéraires serbes.

Les monuments artistiques créés dans le cadre de l’église chré­
tienne sont plus nombreux, mais ils ne pourraient que très peu servir 
à la connaissance de la tradition nationale médiévale des peuples balka­
niques. Le christianisme, dans les contrées centrales et septentrionales 
de la Péninsule des Balkans, a subi des sérieux changements sous l’influ­
ence puissante de la religiosité précédente, dans la période antérieure 
à la migration des Slaves, ainsi que dans les temps postérieurs. Les 
légendes et les mythes des époques précédant le christianisme circu­
laient dans le peuple, s’identifiaient progressivement avec certains 
saints chrétiens, pénétrant ainsi au fur et à mesure dans le domaine de 
l’église chrétienne et de ses arts officiels. Cest pourquoi on peut logi­
quement s’attendre d’y trouver l’analogie avec le grand héros cavalier 
national, si ses racines sont en réalité plantées dans le passé plus éloigné 
de la fin du XlV-ème siècle.

Sur nos fresques du Moyen âge est représenté souvent un saint 
chrétien à cheval — le saint Georges27). S. Radojčić28) a déjà attiré 
l’attention sur la ressemblance extraordinaire entre la représentation 
iconographique de ce martyre chrétien et de ses descriptions dans notre 
poésie populaire. De même, en étudiant attentivement les chansons et 
les traditions populaires concernant Marko Kraljevic on découvre 
rapidement le rapport étonnant et l’affinité tout-à-fait exceptionnele 
que montre notre héros national, comparé à la figure de saint Georges 
et à sa légende29). Le lieu qui unit ces deux „guerriers4* ne se révèle pas

26) Madarskijat konnik, Blgarska cikademija na naukite, Arheologičeski institut, 
Sofija 1956. Le cavalier de Madara n’est pas une figure isolée. Le héros cavalier my­
stérieux est déjà connu à Pliska et à Preslav (Cf. S. Stantchev, Bulletin de L'inst. 
arch. de Bulgarie, YV, Sofia 1955, p. 212, fig. 28. a et b). Voir la critique justifiée de 
Krndžalov (Československa ethnographie, 1953, 2—3,p . 203—260) relative au „carac­
tère protobulgare-sassanide44 de ces figures.

27) Cf. Les anciens monuments de Vart yougoslave I  (Staro Nagoričino, Psača, 
Kalenić), Beograd 1933, T. XXVI; V. Petkovic, La peinture serbe du moyen âge I, 
Beograd 1930, T. 4c. Outre st. Georges, st. Théodore Téron, Stratélate, st. Démétrios 
et st. Nicolas sont aussi représentés en cavaliers (G. Millet, La peinture du moyen 
âge en Yougoslavie I, Paris 1954, PL 26,4 et 31,1). M. Ć. Ljubinkovié et R. Ljubinkovié 
ont fait attirer l’attention sur le rapport étroit entre la description des cavaliers dans 
la poésie populaire et leurs représentations sur les fresques du moyen âge (JJ église 
à Donja Kamehica, Starinar J, 1950, p. 68—70, fig. 27, 30).

28) S. Radojčić, A propos de que que s sujets communs à la poésie populaire serbe 
et à la peinture serbe du moyen âge, Recueil des travaux de Vinstit. d'études byzantines, 
T. XXXVI, 2, 1953, p. 160—161.

29) S. Novakovié dans so n étude La légende de st. Georges dans la littérature 
orale serbo-slave (en serbo-croate), Starine 12, 1880, p. 129 sqq. a déjà attiré l’atten-



84 D. Srejović

seulement dans leur iconographie semblable et la ressemblance dans 
la légende,, mais, ce qui est surtout important, dans l’identification 
fréquente et la manière de faire confondre ces deux personnages dans 
les chansons populaires. Dans ce sens est surtout caractéristique 
la chanson Les Turcs ne permettent pas de boire à la gloire de Dieu ( Vuk, 
VI, 20), où le saint Georges lui-même dans ia personne de Marko 
Kraljevié vient faire régler ses comptes avec ceux qui ne permettent 
pas de boire à la gloire de Dieu. La chanson dans sa forme primitive 
ne contenait sûrement pas les personnages historiques (Djurdje Branko- 
vié, Kraljevié Marko), de même que les Turcs n’étaient pas ceux qui 
empêchaient de fêter saint Georges. C’est confirmé par une autre 
version de cette chanson (Vuk, VI—20), où un personnage du nom de 
Dedo ne permet pas qu’on boit du vin. Le motif primitif de cette chanson 
avait le même sens que le mythe connu du roi thrace Licürgue ou bien 
de Penthée c’est-à-dire, représente Fépiphanie d’une divinité et la puni­
tion de ceux qui s’opposent à la réception de son culte, ce qui montre 
clairement que ce motif est lié à l’époque aussi bien éloignée de Marko 
Kraljevié que des Turcs. En outre, dans la tradition populaire ayant 
trait à l’enfance de Marko Kraljevié et à ses premiers exploits, „le héros 
cavalier46 (saint Georges) se trouve constamment auprès de lui; il fait 
changer l’enfant encore débile en héros et lui prête son aide pour réaliser 
des exploits surhumains. Il est intéressant de constater que même le 
monastère de Saint Archange, près de Prilep — oeuvre pie de Marko 
Kraljevié — fut fondé d’après la légende par un héros cavalier et que 
même aujourd’hui, le jour de la fête de saint Georges, le peuple 
des environs vient s’assembler autour du monastère* 30). Si on ajoute 
encore à ces faits que saint Georges est aussi la fête de famille — „la 
slava44 — du légendaire Marko Kraljevié, alors le rapport qui unit 
ces deux cavaliers devient encore plus intime, mais d’autant plus my­
stérieux.

L’analogie entre Marko Kraljevié et saint Georges permet d’énoncer 
deux hypothèses: ia première est, que dans de nombreuses chansons 
populaires et leur forme primitive se trouvait un personnage d’une 
tradition populaire plus ancienne qui est très proche au saint Georges 
chrétien, et la seconde, que Marko Kraljevié n’est peut-être que 1’ 
hypostase postérieure de cet ancien héros balkanique cavalier, qui 
a reçu dans la figure de saint Georges son interpretatio christiana et la 
seule possibilité de concrétisation artistique dans le sens iconographique 
et littéraire, après la conversion officielle au christianisme. Toutefois, 
la confirmation de ces hypothèses est liée au problème très compliqué 
concernant saint Georges, l’origine de son culte et l’iconographie31),

tion sur le lien entre st. Georges et un nombre considérable de nos chansons popu­
laires. Aussi: N. Banašević, op. cit., p. 39 sq.

30) B. Sarija, Les recherches archéologiques dans la Serbie du Sud (en serbo- 
croate), Starinar 1924—24, p. 108 et S. Stojkovié, op. cit., p. 136. Sur le mur du mo­
nastère, en face de la porte principale, se trouve, scellé dans ce mur, le relief de ce 
cavalier — le cavalier thrace.

31) Cf. H. Delehaye, Analecta Bollandiana, 1908, XXVII, p. 96.



Les anciens éléments balkaniques dans la figure de Marko Kraljević 85

surtout dans les parties de la Péninsule des Balkans où on trouve plus 
tard la figure de Marko Kraljević.

Lé fait reste que saint Georges, de tous les saints chrétiens, est 
accueilli dans nos régions avec le plus de piété et d’amour, et ceci par 
les plus larges" couches populaires32), ainsi que le fait que son nom et 
son culte est lié aux coutumes d’un caractère tout-à-fait archaïque, ce 
qu’on ne pourrait pas interpréter comme une simple coïncidence. Ici on 
doit avoir en vue une attitude, tout-à-fait déterminée, précédente et 
intime, de tous les peuples balkaniques, habitant le territoire cité, et 
l’empressement d’accepter un contenu et une figure, qui s’accorde avec 
leur aspiration la plus profonde. Y. Čajkanović33 34) a montré d’une 
manière persuasive que de très anciennes cérémonies du culte sont 
liées dans nos régions au culte de saint Georges, qui n’appartiennent 
et ne répondent pas au martyre chrétien du même nom, mais à une 
divinité chrétienne ou à un héros. Un autre fait important est que saint 
Georges était fêté dans la vieille Serbie et la Macédoine exceptionnelle­
ment, non seulement par les chrétiens slaves, mais aussi par les Shqi- 
pëtares3̂ ) — ce qui est une preuve incontestable qu’il y a quelque chose 
qui est liée à la figure de ce Saint et qui appartient à la réligiosité — da­
tant de l’ère précédant le christianisme — des habitants de la Péninsule 
des Balkans.

Ces résultats obtenus au moyen des études du folklore contempo­
rain des peuples balkaniques, ne pourraient être toujours comfirmés 
et illustrés par de documents écrits ou archéologiques. Il est probable 
que la légende et le culte de saint Georges ont pénétrés dans les régions 
habitées plus tard par les Slaves, dans les premiers siècles encore après 
la conversion officielle au christianisme. Cependant, l’iconographie de 
saint Georges, surtout celle des pays danubiens, est d’origine beaucoup

32) En étudiant la légende de st. Georges dans notre tradition populaire, St. 
Novaković (o. c.,p. 130—131) exprime son étonnement „de la manière dont il (st. 
Georges) est entré si intimement dans la vie et les rapports vitaux et de ce qu’il a 
pénétré, grâce aux causes étonnantes de la vie psychologique du peuple, si loin et si 
profondément et il tire de là sa conclusion „que tout porte à croire qu’au fond de 
la vénération pour st. Georges se trouvent de représentations mythologiques du 
monde antique, qui enracinées fortement dans la vie du peuple après la ruine de 
l’ancienne religion, erraient en cherchant un centre pour se cristalliser autour — 
d’après l’état nouveau des choses — sous de certaine modification.44

3S) Sur le dieu suprême serbe {en serbo-croate), Beograd 1941, p. 66—69. V. 
Čajkanović découvre ces mêmes traits dans la figure de M. Kraljevié, si bien que, 
selon lui, st. Georges et M. Kraljevié représentent l’hypostase d’un même personnages 
du summus deus serbe. Cependant, Čajkanović ne fonde son opinion que sur de: 
éléments messianiques dans la légende de M. Kraljevié {op. cit., p . 117) et sur une 
certaine ressemblance entre lui et Dabog, Svetovid et Vodan {Ibid., 120—121). En 
outre, la conception de Cajkanovié „du dieu suprême serbe44 est une conception 
complètement imprécise, surtout au sens chronologique. L’intention d’établir des 
liens entre M. Kraljevié et le mythe slave ou germanique représente une simplifi­
cation considérable du problème entier, dont les bases deviennent ainsi peu sûres, 
vu que Vodan, Dabog et Svetovid ne sont que des créations postérieures du syn­
crétisme religieux, c’est à dire les hyposthases des héros illyriens, thraces ou celti­
ques plus anciens.

34) Jastrebov, Običai i pjesni tureckih Serbov, Peterburg 1889, p. 142—143.



U ί). Šrejović

plus postérieure35). Il serait d’une importance particulière où et quand 
saint Georges apparaît pour la première fois, en cavalier, et quelle est 
la forme qu’avait la plus ancienne légende le concernant, vu que l’in­
terprétation de la figure de Marko Kraljevié, la légende tissée autour 
de son nom en dépend. Car, si on pouvait fournir des preuves que 
saint Georges n’était qu’une hypostase dans nos régions d’un héros 
cavalier national balkanique dans le cadre de la religion chrétienne et 
de la société féodale, alors, Marko Kraljevic représente une image 
postérieure dans le temps du même héros, libéré des dogmes ecclé­
siastiques, mais beaucoup plus vive et plus proche de la figure primitive.

On sait sûrement aujourd’hui que le martyre chrétien, qui vivait au 
troisième siècle, avait figuré dans les représentations iconographiques 
les plus antérieures sans le cheval et que la légende primitive relative, 
ne contenait pas le motif du combat avec le dragon36). Il ressort de là, que 
les deux éléments essentiels qui lient entre eux saint Georges et Marko 
Kraljevié, — le cheval et le combat aevc le dragon — font défaut 
dans la vie des saints primitifs et l’iconographie de ce saint, si bien que 
ces éléments ne pouvaient être introduits par la propagation du chri­
stianisme sur le territoire de la Péninsule des Balkans au cours du 
IV-ème siècle, ainsi que plus tard dans le VlII-ème ou le ÏX-ème siècle. 
D’autre part, le fait que ce martyre chrétien est devenu le saint préféré 
de l’église chrétienne dans les Balkans indique que sa figure devait prendre 
déjà de très tôt certains nouveaux éléments, probablement le cheval 
ainsi que le dragon, pour être de cette manière plus proche du peuple, 
c’est-à-dire de la religiosité précédente, d’autant plus si on pouvait 
confirmer qu’elle contenait la figure „du saint cavalier64. Si ce change­
ment dans la légende et la figure de saint Georges s’était déroulé entre 
le IV-ème et le IX-ème siècle sur notre territoire, il aurait fallu s’attendre 
à trouver des monuments qui auraient confirmé ce fait. On le sait ce­
pendant que justement cette époque, — l’une de périodes les plus 
obscures de l’histoire des régions centrales et septentrionales de la Pénin­
sule des Balkans, — est caractérisée par des migrations des peuples 
et des dévastations et qu’on n’avait pas beaucoup de temps pour créa­
tions artistiques et que l’état des esprits et les aspirations générales des 
peuples n’avaient pas encore trouvé leur concrétisation artistique, 
même dans le sens le plus primitif de ce mot. En outre, l’église chrétienne 
avait manifesté de très bonne heure une résistance envers la figure de 
saint Georges, en raison de l’enchevêtrement incessant de nouveaux 
motifs, qui étaient étrangers à la légende primitive. C’est un fait connu 
que Gélase I-er, au concile de Rome, tenu en 494, avait frappé d’inter­
diction une vie de saint Georges comme étant apocryphe et que son 
nom ne figure même pas dans le calendrier de Carthagène37). Ce n’est 
que plus tard, aux débuts du développement de l’art monumental du 
Moyen-âge conditionné par la stabilisation ethnique et politique des

35) Cf. K. Künstle, Ikonographie der Heiligen, 1926, p. 266.
36) Ibid., p. 265.
37) S. Novaković. op. cit., p. 132.



Les anciens éléments balkaniques dans la figure de Marko Kraljevié 87

tribus dans les parties septentrionales et centrales de la Péninsule Balka­
nique, qu’apparaît également dans ces régions le saint Georges en cava­
lier au combat avec le dragon. Ce n’est pas un hasard que nous rencon­
trons sa représentation en cavaiier dans une des premières oeuvres pies 
du Moyen-âge, sur le mur de Djurdjevi Stubovi, près de Novi Pazar38). 
Le douzième siècle considéré comme terminus u quo au point de vue de 
la représentation iconographique de saint Georges en cavalier, constaté 
sur la base des monuments de l’art médiéval, ne pourrait être définitif 
que par rapport à l’iconographie officielle de l’Eglise d’Orient. Autre­
ment, vu les conditions réelles historiques et la religiosité précédente 
des habitants de la Péninsule des Balkans, il n’v a pas de raison à douter 
que ce martyr de Cappadoce avait reçu l’attribut de cheval beaucoup 
plus antérieurement sur ce territoire, surtout si l’on tient compte du 
caractère archaïque de son culte, où le cheval et le dragon jouent jusqu’à 
nos jours un rôle important. En outre, il faut attirer l’attention sur un 
autre moment, qui aurait pu jouer un rôle décisif dans la création de la 
légende et de l’iconographie de saint Georges: le culte, la légende et 
l’iconographie de saint Théodore Téron, où le cheval et le dragon se 
trouvent aussi au premier plan. Ce guerrier saint était déjà imaginé 
en cavalier au septième ou au huitième siècle, en train de mener le combat 
contre le dragon39). Dôlger40) a montré qu’ii faut chercher l’origine 
de ce motif et de la représentation iconographique dans les Balkans, 
dans les légendes de l’époque qui a précédé le christianisme et sur les 
monuments du culte du paganisme, mais non pas dans l’art copte41). 
Ces éléments ont pu pénétrer de l’iconographie de ia légende de saint 
Théodore Téron dans l’iconographie de saint Georges aussi.

Les recherches faites jusqu’à nos jours ont rejeté en général ré­
solument la possibilité du lien direct mutuel entre les héros locaux 
plus anciens ou bien entre les dieux et les saints chrétiens42). Mais, 
toutefois, aujourd’hui, „en prenant pour base la connaissance de plus 
en plus grande du lien purement irrationnel entre les cultes avant 
l’époque chrétienne et le culte des saints chrétiens, avant tout au moyen 
la possibilité de différentes contaminations syncrétistes“43), on doit 
poser cette question. Car, si on procède à l’épurement de tous les rap­
ports concrets historiques dans les figures du saint Théodore Téron et 
du saint Georges, liés au chemin de vie de ces martyrs chrétiens, ainsi 
que de contes banaux de leurs supplices, il n’en reste que l’image du 
héros cavalier prébalkanique, nommé „le cavalier thrace“ . Les monu­
ments à la représentation en reliefs de ce „guerrier saint“ païen, dispersés

38) V. Petković, La peinture serbe du moyen âge I, Beograd 1930, Pl. 4. c.
39) W. Hengstenberg, Der Drachenkampf des heüigen Theodor, Oriens Chri­

stianus, N. S. 2 (1912) p. 95, 279.
40) Zwei byzantinische Reiterheroen erobern die Festung Melnik, Serta 

Kazaroviana I , p. 275—279.
41) J. Strzygowski, Der koptische Reiterheilige und der heil. Georg, Zeitschrift 

fur àgyptische Sprache und Altertumskunde, XL, p. 49 sqq.
42) Cf. H. Delehaye, Les légendes des saints militaires, Paris 1909, p. 115.
4S) Dolger, o. c., p. 278—279.



88 D. Srejovié

en grand nombre dans toutes les parties de la Péninsule Balkanique, 
ne disparaissent qu’au moment de la pénétration définitive du christia­
nisme dans les régions de Thrace, de Mésie, de Dacie et d’Illyrie. Le 
christianisme a rencontré dans ces régions une forte résistance de la 
part de la population ancienne, et comme le résultat du conflit entre 
l’ancienne et la nouvelle religiosité, apparaissent les martyrs chrétiens 
saint Théodore Téron et saint Georges, en cavalier et au combat avec 
le dragon. Ce changement a le sens d’une pseudomorphose, l’idée 
principale et le motif restant les mêmes.

La transformation ultérieure, qui a apporté, au lieu de saint Georges, 
la légende et la figure de Marko Kraljevié, avait le même sens.

ni

Les monomentes du cavalier thrace couvrent exactement ce ter­
ritoire, où se trouvent répandues les chansons sur Marko Kraljevié et où 
il est considéré comme héros national, sans tenir compte des différents 
groupes ethniques qui peuplaient cette région.Le plus grand nombre des 
reliefs du cavalier thrace est découvert dans la Bulgarie de l’ouest et du 
sud-ouest (le bassin de Marica et de Strumica)44), d’où viennent presque 
toutes les chansons sur Marco Kraljevié, notées sur le territoire de Bul­
garie45). Le plus grand nombre de ces monuments dans notre pays se 
trouve dans les limites de l’ancien état des Mrnjavceviés, surtout dans le 
triangle Prilep—Bitola—Ohrid46), ce qui a déterminé probablement 
plus tard, outre les circonstances spécifiques de cette région, le choix du 
personnage qui devait remplacer le héros cavalier thrace. Mais les 
reliefs du cavalier thrace sont découverts aussi à Sisak47) et à Sarajevo48), 
sur le territoire de Pannonie, en Roumanie49), et le long du Danube, 
même jusqu’à Istros et Varna — partout où l’on a recueilli plus tard les 
chansons sur Marko Kraljevié. D’autre part, le héros thrace n’était pas 
le seul cavalier sur ce territoire. Medaur, le protecteur de la ville dalma- 
tique de Risinium (Risan), est aussi imaginé en cavalier, tenant une lance 44 45 46 47 * 49

44) G. Kazarow, Die Denkmaler des Thrakischen Reitergottes in Bulgarien, Dissert. 
Panon., Ser. I l  (1938), p. 14.

45) V. Jordanov, Krali Marko v blgarskata narodna epika, Sbornik na Blg. kniž. 
druze s tv o v Sofia, I, 1901.

46) Cf. N. Vulić, Le cavalier thrace et les autres icones antiques, Spomenik SAN, 
XCIII, Beograd 1941—-48, No 2, 3, 17, 19, 22, 23, 40. En général, Îe territoire entre 
Ohrid et Prilep représente une région archéologique importante, où passait via 
Egnatia et où se trouvaient des centres culturels importants. L’ancien Prilep est situé 
sur la route Stobi—Héraclée Lyncestis et aux alentours se trouvent Derriopos et 
Stubera. Il est intéressant de faire remarquer que dans les inscriptions des reliefs du 
cavalier thrace on trouve le plus souvent les noms de Μαρκως et Μαρκιανος entre 
les noms personnels cités dans ces inscriptions (Cf. G. Kazarow, Diss. Panon. II, 
(1938), No 98, 364, 901*, 929, 1049, 189, 357).

47) Cf. Vjesnik hrvatskog arh. drustva, N. S. VIII, 1905, p. 118 sqq.
4S) Cf. Glasnik Zemaljskog muzeja u Sarajevu, N. S. III, 1948, PL III, 1.
49) D. Tudor, Religiose Denkmaler aus Drobeta, Serta Kazaroviana I, 1950, 

p. 195—163.



Les anciens éléments balkaniques dans la figure de Marko Kraljevié 89

à la main; sur le territoire thrace, outre le dieu Zbelsourdos, apparaît sou­
vent un personnage cavalier connu sous le nom de ’Ιαμβαδούλης50), alors 
qu’on rencontre dans les régions danubiennes, en Pannonie et Dalmatie, 
les Dioscures, et les Khabirs, représentés en cavaliers51). Le héros thrace 
a relégué dans l’ombre les autres cavaliers, probablement en raison de 
ce qu’il a embrassé par sa représentation iconographique et par ses 
fonctions tout ce que doit posséder un vrai symbole religieux et ainsi 
dépassé les limites d’une nationalité et d’une religiosité locale. Pour les 
mêmes raisons, Marko Kraljevié a fait reculer tous les autres héros 
cavaliers du Moyen-âge, de même que saint Théodore et saint Georges 
les autres saints chrétiens.

La légende du cavalier thrace est perdue. On ignore si elle a existé, 
car il n’est pas encore définitivement résolu qui sont ces personnages 
représentés par ces monuments et quel est leur véritable sens52). Aussi 
l’analogie Marko Kraljevié — saint Georges — Le cavalier thrace, 
a-t-elle une importance décisive, tant pour la connaissance de la figure 
de Marko Kraljevié, que pour l’explication du héros thrace cavalier.

Sans entrer dans la question de l’origine, de la genèse et de l’icono­
graphie du cavalier thrace, il est nécessaire, en vue de l’explication de 
l’analogie mentionnée, d’établir son sens dans la période où ces monu­
ments ont été créés.

Si l’on admettait la thèse d’A. Buday53 54), selon laquelle le cavalier 
thrace ne représente qu’un guerrier mort, c’est-à-dire le personnage 
qui a élevé le monument, toutes les légendes, dans lesquelles le cavalier 
occupe la place centrale, devaient être considérées comme créations, 
datant des époques beaucoup plus ultérieures, qui n’ont ou bien aucun 
rapport direct avec le héros thrace, ou bien qui n’expliquent que les 
monuments déjà existants, dont le sens primitif est oublié51). La thèse de 
A. Buday est cependant inacceptable pour deux motifs: premièrement, 
parce que les monuments du cavalier thrace, sauf les cas exceptionnels, 
ne sont pas liés à la tombe, et deuxièmement, parce que le cavalier 
thrace, dans la mesure où il figure sur les monuments funéraires, ne 
représente pas le défunt, mais possède une valeur de symbole religieux, 
car on en trouve à côté aussi de bustes des morts, auxquels on a érigé 
le monument55). Même, dans les cas, où le défunt est représenté sur

50) R. Marié, Les cultes antiques dans notre pays {en serbo-croate), Beograd 
1933, p. 10—13, 20.

51) D. Tudor, 1 Cavalier i Danubiani, Ephemeris Dacoromana VII, 1937.
52) Tous les monuments conservés du cavalier thrace appartiennent au temps 

entre le I-er et le ÏV-ème siècle {Kazarow, op. cit.,p. 11). P. Roussel {Revue des études 
anciennes, Bordeaux 1921, p. 266) donne une traduction du texte d’un poème de 
Callimaque, où se trouve, selon E. Will {Le relief cultuel gréco-romain, Paris 1955, 
p. 57) la plus ancienne description d’un relief du cavalier thrace.

53) Das Problem des sog. Thrakischen Reiters, Dolgozatok 1926, 1927.
54) G. Kazarow dans Pauly— Wissowa, R. E ., s. v. Heros, Suppl. III, col. 1133. 
δ5) On trouve, sur de nombreux monuments funéraires de Macédoine, outre

le buste du défunt, une plaque à la représentation du cavalier thrace (Cf. Mendel, 
Catalogue de Constantinople, No 1046 sqq.). Dans le lapidaire du Musée National 
à Skoplje se trouve une stèle, qui n’a pas encore été publiée, portant une repré-



90 D. Srejović

les monuments en cavalier comme le héros, ce fait non seulement n’exclut 
pas une existence particulière d’une divinité cavalière, mais il la confirme 
même, car le but final de toute eschatologie est l’enchaînement et l’iden­
tification du mort avec la figure de la divinité principale chtonienne. 
Logiquement cette identification comprend également l’existence d’une 
légende où le héros cavalier tient une place centrale. D’un autre côté, 
si Ton admet l’opinion selon laquelle le cavalier thrace n’est autre que 
le grand héros thrace56), il reste toujours que son rapport avec d’autres 
divinités du panthéon thrace est obscure de même que la signification 
des monuments eux-mêmes. Les reliefs du cavalier thrace dans le plus 
grand nombre de cas ont été trouvés dans une espèce de petits sanctu­
aires auprès d’une source ou bien, ce qui est un cas bien rare, en rapport 
avec la tombe57). Ce fait indique que le cavalier thrace est lié, par ses 
fonctions principales, à l’eau58) et au monde des morts, si bien qu’on 
doit s’attendre à trouver ces éléments dans sa légende59), c’est-à-dire dans 
ses variantes ultérieures conservées qui concernent saint Théodore, 
saint Georges et plus particulièrement Marko Kraljevié. C’est un fait 
connu dé la légende la plus répandue de saint Georges, que ce grand 
martyr chrétien, après sa victoire sur le dragon, fait percer une source 
à l’autel d’église, qui guérit toutes les maladies. Rastislav Marié60) a 
déjà fait attirer l’attention sur le lieu qui unit ce lieu dans la légende de 
saint Georges et les sources guérisseuses auprès desquelles est bâti 
le plus grand nombre de sanctuaires du cavalier thrace. Il est intéressant 
de voir cependant que dans la poésie populaire les sources froides 
portent le nom du cheval de Marko—Šarac61) et que dans beaucoup de 
chansons il y a un rapport étonnant entre Marko Kraljevié et les sources, 
les lacs et l’eau en général. Dans ce sens sont surtout intéressantes les 
chansons Marko Kraljevié et la fée des eaux ( Vuk, VL 23) et La Mort 
d’Andrijaš ( Vuk, VI, 17). Dans la première chanson Marko Kraljevié, 
vu que dans la forêt „il n’y a pas de l’eau froide44, se décide à égorger 
son cheval pour se désaltérer de son sang. C’est la fée qui l’empêche de 
faire celà:

„N’égorge pas le cheval, Kraljevié Marko,
N ’égorge pas le cheval, ne fais cet acte méprisable,

Ne souilles pas ton corps chrétien4'.

et elle lui conseille d’aller „un peu en avant44 pour trouver une source 
froide. Il est intéressant de mentionner que pour étancher la soif à cette

sentation, sur sa frise supérieure, d’un défunt, derrière lequel est un cheval, tandis 
que sur la frise inférieure est représenté le cavalier thrace.

δ6) G. Kazarow dans Pauly— Wissowa, RE, s. v. Thrakische Religion.
57) G. Kazarow {Pauly— Wissowa, RE, Suppl. III, col. 1132 sq.) mentionne 

environ 36 sanctuaires du cavalier thrace, dont la plupart se trouve auprès des 
sources ; il n’y a que deux cas où ces reliefs ont été trouvés dans la tombe.

5S) Aux reliefs du cavalier thrace est représenté quelquefois le vase qui déborde.
59) Legenda aurea, Heidelberg (ed. Lambert Schneider), p. 303.
60) R. Marié, Der Thrakische Reiter-eine Heilgottheit, Rev. internat, des études 

balkaniques III, Beograd 1938, p. 581—583.
61) Vuk Karadžić, op. cit., s. v. Šarac.



Les anciens éléments balkaniques dans la figure de Marko Kraljevié 91

source, Marko doit payer au gardien de la source. Dans la chanson 
La Mort de Kraljević Andrijas, dont le texte conservé abonde de tant 
de contradictions et d’interpolations ultérieures, qu’il est difficile^de 
déviner la forme primitive de la chanson, Marko et Andrijas,fafin^de 
savoir qui est le meilleur héros des deux, voudraient trancher la question 
en faisant pari, qui pourrait se retenir plus longuement sans boire de 
l’eau. Enfin, Andrijas, altéré, veut égorger son cheval pour se désaltérer 
de son sang62), ce que Marko l’empêche d’en faire, en lui disant d’aller 
à l’auberge. Dans l’autre partie de la chanson, les Turcs, qui se sont 
trouvés à l’auberge, tuent Andrijas, et Marko, après l’avoir attendu en 
vain trois jours, tue enfin les Turcs et venge son frère. Il est évident que 
dans le motif originaire de cette chanson l’auberge était remplacée par 
la source dans la forêt, et que les Turcs étaient remplacés par le dragon, 
le gardien de cette source, tué plus tard par Marko63). Cette hypothèse 
est confirmée clairement par la chanson Lorsque Marko eût peur ( Vuk, 
VI 39), dans laquelle, à ia prière des convives de noce de leur montrer 
dans la montagne „une source de l’eau froide44, Marko leur répond 
par ces mots :

„Alors je leur ai dit ouvertement 
Que je ne connais nulle part une source 

de l’eau froide

Dans la montagne ou bien aux alentours,
Et que je connais une auberge bien éloignée,
Ainsi que je connais un lac bien profond,
Mais le lac n’est jamais désert 
Sans avoir à ses bords un Turc ou bien un fauve 

de bois44.

Tout cela nous porte à croire que ce motif primitif de toutes ces 
chansons, où Marko lutte avec des gardiens de source, est proche à 
la légende de saint Georges et que dans les deux cas on découvre un 
lien intéressant entre le héros cavalier, le dragon (le serpent) et l’eau. 
Le dragon représente évidemment dans ces légendes un démon de l’eau, 
mais, la question se pose de savoir quels sont les motifs qui poussent 
saint Georges et Marko Kraljevié à lutter contre lui, lorsque cette 
fonction par analogie au cavalier thrace, aurait dû leur convenir aussi.

Sur les reliefs du héros thrace le serpent est représenté devant le 
cavalier, qui ne lutte pas contre lui, mais qui jette sa lance contre le 
sanglier, qui se trouve sous l’arbre avec le serpent. En conséquence, 
il existe sans doute un certain lien entre le cavalier thrace et le serpent, 
mais à la différence de saint Georges et de Marko Kraljevié il ne lutte 
pas contre lui. Le modèle iconographique de la représentation du 
serpent sur les reliefs du cavalier thrace se trouve sur tes monuments

62) Les vers qui parlent de l’égorgement du cheval afin que Marko et Andrijas 
puissent se désaltérer de son sang, sont d’un caractère très archaïque et évoquent 
probablement le souvenir du sacrifice réel des chevaux d’autrefois.

63) De l’analyse définitive il ressort que ce motif est identique au mythe connu 
d’Héraclès et d’Hylas.



92 D. Srejović

funéraires grecs. Ce fait, cependant, n’exclut nullement le lien entre 
le cavalier et le serpent, car ce lien peut être confirmé dans son culte 
aussi, dont les vestiges sont conservés jusqu’à nos jours dans les nom­
breuses cérémonies, liées „au Samedi de Théodore,4464). Sur les reliefs 
du cavalier thrace le serpent a ia signification d’un animal sacré tabou, 
qui se tient auprès de la divinité en qualité de son attribut principal 
ou bien de symbole qui le remplace. Dans les environs de Prilep on 
connaît le culte de la divinité locale Drakon, représenté sous la forme 
d’un serpent, qui s’élève au-dessus de la patère à l’oeuf* 65), et les régions 
autour de Drim et du lac d’Ohrid étaient, selon la légende, le lieu où 
Cadmus, étant venu chez Enchélée, se transforma en serpent66). En 
général, chez les Illyriens, et plus tard chez les immigrants hellènes et 
romains, le serpent et ie héros cavalier étaient le sujet d’un culte et d’un 
mythe67), ce qui signifie qu’il existait sur un large territoire une divi­
nité sous forme de serpent, c’est-à-dire dont le serpent était le principal 
attribut. Il résulte de là que le cavalier au combat contre le serpent 
ou bien représente une nouvelle divinité, dont la lutte contre le serpent 
indique symboliquement le conflit entre le nouveau et l’ancien culte 
(comme c’est, par exemple, la lutte d’Apollon contre le serpent Python 
à Delphes), ou bien cette lutte est le résultat de l’évolution d’une idée 
religieuse, où le héros cavalier et le serpent étaient identiques68). Les re­
liefs du cavalier thrace montrent clairement que la première alternative 
est inacceptable, car sur ces monuments le cavalier et le serpent aussi 
sont représentés l’un à côté de l’autre, mais non pas dans un sens d’anta­
gonisme et de lutte mutuelle. Toutefois, au cours du développement 
historique, surtout aux moments de la pénétration de nouvelles idées 
religieuses, vient tout naturellement un moment où l’on oublie le sens 
primitif de ce lien et où apparaît l’énantiodromie, c’est-à-dire le plus 
grand bien se transforme en plus grand mal, et la lutte recommence 
entre le cavalier et le serpent. Il va sans dire que même alors la liaison 
originaire entre le cavalier et le serpent n’a pu disparaître entièrement 
de l’iconographie et du mythe, mais qu’elle a trouvé, sous une forme 
changée, sa place dans les hypostases ultérieures du cavalier thrace sur 
le sol de la Péninsule des Balkans: chez saint Théodore, saint Georges 
et Marko Kraljevié.

M. Filipovié a montré, dans de nombreux exemples et puis dans 
les coutumes populaires contemporaines, liées au culte de saint Théodore 
Téron dans les limites du territoire thrace et illyrien d’autrefois, dans

u ) M. Filipovié. Le cavalier thrace {en serbo-croate), Novi Sad 1950, passim.
65) R. Marié, Les cultes antiques..., p. 31.
66> Herod., Hist. V, 61.
67) P. Lisicar, La légende de Cadmus, Antiquité vivante III  1—2, p. 248. Les 

vestiges de ce culte ont été conservés sur le littoral jusqu’à la fin du IV-ème siècle, 
ce qu’on voit dans la légende du st.Hilarion {Cf. Jirecek—Radonić, op. cit., I, p. 16).

68) J. G. Fraser a écrit beaucoup, en citant de nombreux exemples qu’il avait 
recueillis des religions de presque tous les peuples, sur le sujet de la séparation de 
l’animal sacré de la divinité anthropomorphe et de leur lutte mutuelle, c’est à dire 
sur le sacrifice sanglant de la divinité à la forme animale {The Golden Bough, passitri).



Les anciens éléments balkaniques dans la figure de Marko Kraijević 93

quelle mesure est lié ce martyre chrétien au culte des serpents69). D’un 
autre côté, si Ton fait une analyse de la chanson Sekula s'est transformé 
en serpent (Vuk, II, 84)70), il devient parfaitement clair que le serpent 
était l’attribut principal de nos héros et la forme de leur épiphanie, 
qu’ils étaient „de la famille des serpents^, malgré tous les essais du 
chantre populaire de prouver le contraire. Par analogie à ce qu’on vient 
de dire, le lien entre Marko Kraljevié et les sources de l’eau devient 
maintenant compréhensible, de même que le lien entre ce héros et le 
serpent (le dragon), contre lequel il mène le combat.

Mais il existe encore une parallèle importante entre le cavalier 
thrace, saint Georges et Marko Kraljevié, qui est confirmée par la 
conclusion sus-indiquée. Sur certains reliefs le cavalier thrace est repré­
senté en cavalier tricéphale71). Cependant, aux environs tout proches 
de la ville de Novi Pazar, sur la route qui mène à la ville de Sjenica, 
se trouve la tombe de l’Arabe tricéphale, des dimensions cyclopéennes. 
Dans ce lieu, chaque année, à la fête de saint Georges, on égorge „la 
nuit et clandestinement^ un agneau ou^un oiseau72). Il est évident qu’il 
s’agit ici, comme c’est prouvé par V. Čajkanović73), d’une tombe d’un 
héros ou d’une divinité, qui est d’un caractère exclusivement chtonienne. 
Ce même Arabe tricéphale, dont le culte est lié à saint Georges, est 
connu aussi dans notre littérature nationale, où il est représenté en 
combattant contre Marko Kraljevié. En général, on rencontre souvent 
Marko Kraljevié avec des êtres chez lesquels certaines parties du corps 
sont doublées ou triplées (είδος πολύγυιον), tel, par exemple, Musa 
Kesedžija, et bien que le chantre populaire le décrit en combat contre 
lui, il est évident qu’il est lui-même quelquefois imaginé avec trois 
têtes ou bien trois coeurs74).

La parallèle Le cavalier thrace — saint Georges — Marko Kralje­
vié rend possible de suivre la continuité de la figure du héros cavalier, 
c’est-à-dire ses iconographies du culte et de la légende sur un territoire 
au point de vue géographique tout-à-fait déterminé, à partir de l’époque 
historique jusqu’à nos jours. Il est évident qu'il s’agit là, dans la 
formation de cette image, qui a réussi à se conserver durant des siècles 
en dépit des transformations différentes sociales, économiques et reli­
gieuses, d’un fait vitai important, qui a formé un point de vue psycho­
logique défini. Cette image des temps les plus reculés est le résultat de 
l’observation de la vie et de la conception du monde des siècles lointains 
et appartient à une atmosphère spirituelle déterminée, qui sort du cadre 
des études strictement historiques et fait partie déjà de la préhistoire

69) M. Filipovié, (op. ùit., passim). Des coutumes, que M. Filipovié avait re­
cueillies. ici, il ressort clairement que st. Théodore Téron aussi avait remplacé une 
divinité, qui avait été dans sa forme primitive un serpent.

70) N. Vulić, Glas srp. kralj. akademije CXIV, 64, p. 8. V. Čajkanović, Les études 
du domaine des religions et du folklore {en serbo-croate), p. 109.

71) Otto Weinreich, Zum dreikopfigen Thrakischen Reiter und zum lykischen 
Trikasbos, Jahrbuch d. Dent. Arch. Inst., B. X L I I 1—2, Arch. Anz., p. 20—23.

72) V. Čajkanović, Sur le dieu suprême serbe, p. 69.
?3) Ibid.



94 D. Srejović

de la Péninsule Balkanique. On ignorait jusqu’à présent assez souvent 
ce développement antérieur et l’influence du sol balkanique sur la cré­
ation du héros cavalier et on ne croyait pas à son originalité en raison 
de certaines analogies avec des divinités helléniques ou orientales, et 
avec les héros cavaliers, notamment dans le sens iconographique. Ce­
pendant, pour résoudre le problème du cavalier thrace,74 75) le moment 
local géographique, ethnique et économique constitue un fait beaucoup 
plus décisif, de même que l’évolution spécifique des cultures préhisto­
riques de cette région depuis la moitié du second jusqu’à la fin du premier 
millénaire avant notre ère76). Les civilisations hautement développées 
de l’Hellade et du proche Orient ont montré toujours, même dans les 
époques ultérieures, une aversion pour les chevaux, et surtout pour 
l’équitation, laquelle, selon l’opinion répandue alors, humiliait la 
classe privilégiée, ainsi que les dieux77). Il en est autrement du cas des 
tribus thraces et scÿthes, qui peuplaient la vaste région du Caucase 
jusqu’aux contrées du cours moyen du Danube, en embrassant la plus 
grande partie de Pannonie et toute la Péninsule Balkanique. On sait 
sûrement que leurs membres étaient des cavaliers κατ’ εξοχήν et que 
leurs héros et dieux étaient toujours montés à cheval78 79). Les découvertes

74) Le héros tricéphale est d’un caractère expressivement chthonique et il existe 
un lien entre lui et le monde souterrain, ce qui est confirmé presque par toutes les 
analogies des religions et des mythes des autres peuples (Cf. B. Schweizer, Hera/des, 
Tübingen 1922, p. 59; H. Usener, Dreiheit, Bonn 1903; S. Reinach, Cultes, mythes 
et religions, 3, p. 160 sqq). Le caractère chthonique de M. Kraljevié est confirmé 
par un conte des environs de Yidin De la botte d'argent de M. Kraljevié, qui, lorsqu’ 
elle fut apportée à l’église, fut changée en une botte d’or. V. Čajkanović (dans Le 
dieu suprême serbe, p. 64) a montré que l’argent, dans notre tradition populaire, 
est lié au monde souterrain et aux morts. Que beaucoup d’éléments du dieu chthoni­
que, de l’époque précédant le christianisme, étaient liés à la figure de M. Kraljevié, 
montre très bien un conte de Macédoine, d’après lequel, même encore maintenant, 
Marko nourrit quotidiennement son Šarac „au coeur de la nuit“ . (Cf. Kraljevié 
Marko, Le recueil des contes populaires (en serbo-croate), Beograd 1913, p. 80, 88, 89.

75) On considérait le plus souvent que le cavalier thrace représentait l’hypo- 
stase de Dionysos ou bien qu’il était une variante thrace du Kakasbos, de Sozon 
ou Pirve (Cf. Perdrizet, Cultes et mythes du Rangée, 1910; L. Robert, Hellenica III, 
p. 56 et VII, v. 54; H. Otten, Pirva-der Gott auf Pferde Jahrb. fur Kleinasiat. Forsch. 
2, 1952—53, p. 62 sqq.).

76) On n’a pas encore écrit jusqu’à nos jours la préhistoire du cavalier thrace. 
Cependant, il sera indispensable que toute étude future sur ce héros cavalier contient 
cette histoire, vu que la pénétration de nouveaux éléments ethniques dans les régions 
centrales de l’Europe au cours du second millénaire, a transformé aussi d’une ma­
nière essentielle la structure ethnique et culturelle dans cette partie de l’Europe et 
exerce une influence sur la création d’une culture cavalière spéciale, où probablement 
a été formée la figure du héros cavalier (Cf. G. Childe, Prehistoric Migrations in Eu­
rope, Oslo 1950, p. 215—230).

77) J. Wiesner, Fahren und Reiten in Alteuropa und im alten Orient, Der alte 
Orient 38, 1939, p. 69—79.

78) Ibid., p. 19 sqq, et M. Rostowtzeff, Iranians and Greeks in South Russia, 
Oxford 1922, p. 104.

79) Wiesner, op. cit., p. 47 sqq. et Dvorak, Wcigengraber der àlteren Eisenzeit 
in Bôhmen, Praha 1938, p. 61 sqq. On a trouvé dans la région du Caucase, des objets 
faisant partie de l’équipement des chevaux même dans les tombeaux de femmes 
(Cf. Wiesner, op. cit., p. 79).



Les anciens éléments balkaniques dans la figure de Marko Kraljevié 95

des sépulcres, à partir du Caucase jusqu’à Trebenište et les contrées 
du cours moyen du Danube, montrent que les défunts étaient imaginés 
s’en allant faire le grand voyage à cheval79) et que cet animal fidèle ne 
devait pas survivre la mort de son maître, de la même manière que 
Marko Kraljevié s’en va à la mort ensemble avec son Šarac80). Autour 
de ces tombeaux la légende a commencé à se former, de même que la 
figure du héros cavalier; c’est là qu’ont été formées aussi les idées 
essentielles collectives, qui donnaient le ton principal à l’atmosphère des 
époques historiques ultérieures, d’où sont sorties les figures du cavalier 
thrace, de saint Théodore, de saint Georges et de Marko Kraljevié. 
C’est là qu’est formée aussi notre position psychologique actuelle, qui 
fait que nous sentons même aujourd’hui cette figure comme le plus 
grand notre héros national81).

La conclusion, selon laquelle le cavalier thrace et son mythe ont 
servi de base et de modèle à la figure de Marko Kraljevié dans notre 
poésie populaire, signifierait une simplification injustifiée d’un problème 
complexe. La légende thrace et illyrienne a exercé une influence sur la 
création de cette figure et certains motifs, que nous trouvons dans les 
chansons sur Marko Kraljevié, proviennent en fait, en dernière analyse 
de cette légende, mais, ce qui n’exclut nullement les autres éléments 
les plus divers, qui se sont mêlés au cours des temps, en complétant 
sans cesse cette figure et en faisant d’elle ce qu’elle représente aujourd’ 
hui82). Il faut toujours avoir en vue ces couches temporelles des chansons

80) Les anciens Slaves, de même que les Scythes, faisaient enterrer leurs morts 
ensemble avec des chevaux (Cf. L. Niederle, Život starych Slovanu, Praha 1911— 
1925, III, p. 132, 135, 483). D ’après la tradition, le corps de M. Kraljevié, tué acci­
dentellement par Ratko Vlah, a été posé sur un cheval (Cf. Starinar, 1924—25, p. 
33—34). De la coutume analogue chez les Scythes voir Hérodote, Hist., IV, 3.

81) On ne pourrait pas prendre pour une éventualité le fait que Meštrović a 
conçu sa statue de M. Kraljevié à cheval placée dans la partie centrale du temple, 
dédié à ceux „qui ont une croyance fermé aux idéals exprimés dans les chansons 
populaires4' (Cf. Ivan Meštrović, Zagreb 1933, p. 14).

82) Le but de ce travait était de ne montrer qu’en traits généraux certains élé­
ments anciens balkaniques dans la légende et la figure de M. Kraljevié. C’est une 
raison, qu’on n’a pas voulu faire ici une séparation plus précise des couches dont 
sont composées les chansons sur M. Kraljevié, du point de vue du temps de la for­
mation de leurs éléments intégrants ou bien une séparation des motifs qui ont été 
introduits de l’étranger dans ces chansons au cours de l’évolution historique, ce que 
devrait contenir toute étude future qui aura pour sujet d’élargir les connaissances 
des anciens éléments balkaniques dans notre poésie populaire en général. Une ana­
lyse plus détaillée dans ce sens aurait montré probablement que les autres héros 
aussi de notre poésie populaire (par exemple Miloš Obilié, qui naquit d’une jument 
et qui avait son culte spécial, Zmaj Ognjeni Vuk ou bien le voïvode Moméilo), in 
ultima ana/ysi, appartiennent au monde des légendes thraces et illyriennes formées sur 
le territoire de la Péninsule Balkanique. Dans ce sens il aurait été intéressant de 
consacrer une étude spéciale à la relation dans les chansons populaires entre M. 
Kraljevié et le prince Andrijaš. Ces deux cavaliers, en bien de choses, nous font sou­
venir des Dioscures ou bien des Khabirs. Ensemble avec leur mère Jevrosima, ils 
font la triade connue des Dioscures au service d’une Déesse. On connaît déjà un 
nombre considérable des reliefs de notre territoire, à la représentation de deux cava­
liers à côté d’une figure féminine, placée au milieu (Cf. F. Chapoutier, Les Dios-



96 D. Srejović

sur Marko Kraljevic, même celles de toute la poésie populaire, qui 
nous amènent du commencement du XIX siècle jusqu’au passé histo­
rique et préhistorique même de la Péninsule Balkanique, — dans ces 
cas même où ces chansons sont l’oeuvre des temps postérieurs et des 
tendances déterminées83). Dans ce sens notre poésie ne fait pas une 
exception. Les racines de l’épopée héroïque de l’Occident européen, 
de même que des Eddas et des mythes germaniques aussi, se trouvent 
dans le monde des anciennes légendes celtiques, sans tenir compte de 
toutes les autres influences postérieures, helléniques, romaines ou bien 
chrétiennes. Naturellement que 1a. plus belle analogie avec notre poésie 
populaire est l’Iliade, et cela non pas dans un sens d’une ressemblance 
quelconque par les motifs, le contenu ou bien la description de certains 
personnages et événements, mais dans le sens des lois historiques 
et psychologiqes égales84). Achille, fils de Pélée, le chef des Myrmidons 
sous Troie, qui était considéré par chaque Hellène comme un modèle 
et un idéal impossible à atteindre, est en réalité une divinité de mer 
préhellénique. Marko Kraljevic, le fils de Vukašin, le héros national de 
toutes les tribus yougoslaves, est au fond le héros cavalier des temps 
précédant l’arrivée des Slaves dans la Péninsule Balkanique, qui a vécu 
dans la conscience des peuples balkaniques, beaucoup plus antérieure­
ment que le roi historique Marko, en qualité d’un tout puissant sauveur 
et de symbole, qui apporte la délivrance, la consolation et redonne 
l’espoir. Les tribus slaves, qui ont peuplé plus tard le territoire de la 
Péninsule Balkanique, ont embrassé, sous l’influence de la population 
autochtone85), la légende du héros cavalier, vu que le panthéon thrace 
et illyrien, étant sous l’influence des religions hautement développées 
de l’ancienne Hellade, de l’Orient et de Rome, aurait dû être beaucoup 
plus supérieur par rapport aux représentations religieuses très vagues 
et sûrement très primitives des immigrants slaves. Le christianisme a 
subi aussi dans ces régions, sous l’influence de la religiosité précédente, 
des changements profonds, même dans le domaine de l’église, tandis 
que dans les vastes couches populaires vivait toujours le monde des 
anciens mythes thraces et illyriens, dans lesquelles le héros cavalier

cures au service d'une Déesse, Paris 1935, fig. 9, 10, 11). D ’un autre côté, les saints 
chrétiens, tels st. Théodore Téron et Stratélates, leur sont très proches (Cf. H. Gré­
goire, Les saints jumeaux et dieux cavaliers, Paris 1905).

83) Les recherches historiques plus récentes ont démontré, que certains éléments 
sont entrés dans notre poésie au cours du XVIII-ème siècle, sous l’influence de la 
propagande de l’église (J. Kovačević dans Istoriski glasnïk 1—2, 1953, p. 78—81).

84) Cf. M. Đurić, Les liens entre la poésie d'Homère et notre poésie populaire 
et artistique épique, (en serbo-croate), Zbornik radova Inst, za proučavanje književ- 
nosti /(1951) p. 101—116 et L'Iliade d'Homère et nos chansons populaires (en serbo- 
croate), Književnost IX  (1954), p. 177—187.

8δ) L’arrivée des Slaves dans la Péninsule Balkanique n’a pas fait disparaître 
l’ancienne population thrace, illyrienne et romane, dont une partie s’est retirée vers 
le sud, et l’autre s’est mêlée aux Slaves. La population illyrienne était surtout nom­
breuse autour de Prizren, Ohrid et Skoplje, el il y en avait aussi dans l’Herâégovine. 
Plus tard, ces groupements, au XVIII-ème siècle pénètrent de nouveau vers le nord, 
en s’établissant autour de NoviPazar, Niš etVranje(Cf. Jireček—Radonié, op. cit., 
7, p. 111—115).



Les anciens éléments balkaniques dans la figure de Marko Kraljevič 97

devait occuper la place centrale86). Cette image du héros cavalier n’était 
rejeté que temporairement du cadre des arts officiels dans le temps 
des transformations ethniques importantes, ainsi que dans les premiers 
siècles de la propagation du christianisme, mais elle a surgie de nouveau 
au premier plan, sous la catastrophe nationale, lorsque le dieu de l’église 
et de l’état ne pouvait venir en aide, et s’adaptant par son contenu ana­
logue dans la conscience, elle s’est transformée en Marko Kraljevic, 
qui a été recueilli tout de suite en héros national. C’est ainsi que la lé­
gende de Marko Kraljevic a i’importance et la valeur d’un grand mythe 
national87). Toutes les divinités slaves, plus anciennes, les héros et 
mythes, offrent de très pauvres et de très primitifs représentations et 
récits, sans une seule idée puissante et sans une seule poésie dont est 
imprégné un grand mythe. Ce n’est que sur un sol riche en tradition, 
après une expérience historique, „lorsque la lumière manquait sur tout 
l’horizoniC, que la première mythologie des Slaves du Sud a été réalisée 
dans notre poésie populaire. Marko Kraljevic est le personnage central 
de cette mythologie.

Beograd. Dragoslav Srejović.

86) Il semble que l’hypothèse de Čajkanović pourrait être possible (Cf. Du dieu 
suprême serbe, p. 118) que M. Kraljevic avait un culte chez notre peuple. Les lieux, 
qui portent les noms Le pied de Marko ou bien La pierre de Marko etc., auraient 
pu servir à confirmer cette hypothèse. C’est un fait connu que l’église chrétienne 
avait été obligée de faire une vraie campagne au XVIII-ème siècle contre une popu­
larité trop grande que M. Kraljevic jouissait auprès du peuple (Cf. Banašević, op. 
cit.9 p. 36). et qu’elle a été secondée dans cette campagne par les écrivains de l’époque 
du Rationalisme. Reljkovié proteste de ce qu’on chante au kolo les chansons sur 
M. Kraljevic et de ce qu’on fête Kraljevic comme s’il était un saint. Rajié lui donne 
les noms „d’ivrogne lâche44 et „de tyran44 (Cf. Jagié, o. c., p. 121, 137). De même 
que le portrait peint du héros populaire ,,st. Miloš Obilié44 apparaît sur les murs des 
narthex et des églises en général en Serbie, Macédoine et au Mont Athos comme 
une reproduction artistique picturale et une réalisation du chant épique populaire, 
ainsi, en Macédoine, aux temps les plus durs de la servitude sous le joug turc, la figure 
épique de M. Kraljevic a trouvé sa place dans la galerie de l’église dans un petit 
village de Macédoine. C’est une grande composition murale (294 cm sur 172). Voir 
V. S. Radovanović, Le combat de Marko avec Musa, Bulletin de Vinst. ethn. 1 1^-2, 
p. 213—256, fig. 1.

87) Les mots de „mythe44 et „mythologie44 sont employés ici, non dans un sens 
purement religieux et théogonique, mais dans un sens plus large, donné à ces mots 
par G. G. Jung. Selon lui, le mythe est „une narration involontaire des actions incon­
scientes psychiques44 et la mythologie „tout ce qui est nécessaire à l’homme au sens 
positif ou négatif et existe comme une image mythologique à côté de son être con­
scient44 (Cf. K. Kerenyi und G. G. Jung, Das gottliche Kind, Albae Vigiliae, 1940, 
passim).

Živa Antika 7


