
Kritika i bibîiogratija· 285

y трагичара таквих епитета заираво и нема. J o  je схватање заетупао; и M i l m a η 
P a r r y .  Како L e i f  B e r g s o n  овим својим радом y новој областд наставља 
она испитивања која je за хомерске епове извршио M i l m a n  P a r r y  y. 
својој тези V épithète traditionnelle dans Homère (Париз 1928), његовим теориским 
разматрањима нарочито даје цечат расправљање са овим претходником. Пиеац 
с једне. стране побијаи одбацује схватање да ce права e p i t h e t a o r n a n t i a  
y трагедији уоптте не могу наћи, a са друге доноеи и извесне модификадије 
P a r r y -  ева тумачења хомерске употребе тих епитета. Ово je залажење y 
област епа сасвим разумљиво и оправдаио, будући да je en место настанка и 
извор и за e p i t h e t o n  o r n a n s  какав ce налази y трагичара и да само поре- 
ђење с техником епског песника може да пружи податке о особености употребе 
ових епитета y трагедији. За такво ce поређење ваљало прво расправити с 
тезама претходника.

Када L. Bergson сматра P a r r y -ево учење (по коме ce стални епитети y 
хомерском епу употребљавају увек и искључиво према њиховој метричкој 
вредности, a никако и никада према смислу, па према томе претстављају увек 
само e p i t h e t a  o r n a n t i a )  одвише уским и једностраним, он то свакахо 
чини р довољно разлога, мада ce његове допуне и исправке односе уствари на 
прилично ограничен број случајева (в. стр. 43). Даље, он дели епитетаг y три 
категорије (етр. 17) : такве који су неопходни за разумевање текста ( é p i t h è t e  
d é t e r m i n a t i v e ) ,  такве који су додуше излишни, али ипак истичу извесну 
нијансу оправдану самим контекстом, те не служе само као украс ( é p i t h è t e  
q u a l i f i c a t i v е или a f f e c t i v e ) ,  и, најзад, такве „који немају апсолутно 
никакве везе с контекстом“ (éр i t h è t e  o r n e m e n t a l é ) .  За последња епктета 
даје он ову дефиницију: U n  é p i t h è t o n  o r n a n s  e s t  u n  a d j e c t i f  qui* 
n ’a j o u t e  a u  c o n t e n u  d ' u n e  p r o p o s i t i o n  a u c u n e  d é t e r m i n a t i o n  
i n t e l l e c t u e l l e ,  u n  a d j e c t i f  d o n t  l a  v a l e u r  a f f e c t i v e  m ê m e  a 
d i s p a r u  au  p o i n t  de  ne  p l u s  s e r v i r  s o i t  à r e n d r e  le m o t  p r i n ­
c i p a l  p l u s  c o m p r é h e n s i b l e  d a n s  le c o n t e x t e ,  s o i t  à é v e i l l e r  u n  
s e n t i m e n t  c h e z  l ’a u d i t e u r  ou  le l e c t e u r ,  s o i t  à c o n t r i b u e r  à 
l a  f o r m a t i o n  d ’u n e  c e r t a i n e  S t i m m u n g  j u s t i f i é e  p a r  le c o n t e x t e  
(cxp. 18).· У :

Ова теориска питања чине неопходну основу његова испитивања и имају 
несумњиво своју вредност. Ипак, када писац почне да врши класификацију 
материјала на тој основи, па даје и статистичке податке према својој подели, 
често дође до израза и неизбежна ограниченост статистичког метода на пољу 
испитивања стила. Очигледно да тај недостатак осећа и сам писац, јер он по- 
клања још многе странице питањима метода испитивања и разликовања поје- 
диних врста епитета. Али и поред значаја који има статистика и пипаво разли* 
ковање појединих класа епитета (које je много лакше поставити но разликовати), 
вредност овога рада пре свега je y одређивању стилске функције епитета y епу 
и трагедији, па, од случаја до случаја, y појединим деловима трагедије и код 
појединих њених писаца, и, најзад, y великом материјалу који· je прегледно 
изложен и приступачан захвал>ујући детаљном индексу.

М. Флашар, Београд.

FRITZ SCHACHERMEYR, Poseidon und die Entstehung des griechischen 
Götterglaubens. Leo Lehnen Verlag, München 1950.

Чињенида да je аутор ове опширне монографије о Посејдону историчар 
објашњава y многоме њен садржај. Примењујући доследно историски метод 
S c h a c h e r m e y r  je изложио нову тезу о формирању лика једног од 
најзначајнијих богова хеленског пантеона инастанку хеленске религије уопште, 
трудећи ce да усклади и повеже настајање религиозних идеја и претстава са 
специфичностима историског развоја y егејском свету између 2000 године 
и Хомера.

После сажетог прегледа главних историских догађаја y Егеји непосредно 
пре и y току насељавања индоевропских (Schachermeyr употребљава консек- 
вентно термин „индогермански“ !!) племена на тле Хеладе и прегледа општих, 
добро познатих чињеница y вези с Посејдоновим култом и митом y y историском



£86 Kritika i bibliografija

периоду (I и II поглавље), Schachermeyr y III и IV поглављу решава про- 
блем постанка Посејдонова култа y микенском и домикенском периоду тру- 
дећи ce да y истраживању допре до његових праоснова y хронолошки и географ- 
ски удаљеној колевци индоевропских народа пре њихова продирања на југ и 
етничког раслојавања (V поглавље). VI поглавље претставља синтезу свих 
закључака добијених ретроспективним проучавањем y првих пет поглавља, 
док VII и VIII поглавље чине посебне мање студије о Пегазу и Тројанском коњу.

У Посејдонову култу и миту, документованом Хомеровом поезијом 
и спрменицима хеленске културе, Schachermeyr je открио значајне 'локалне 
разлике. Полазећи од њих он je покушао да изврши раслојавање Посејдонове 
религије да би открио y њој хронолошки издвојене фазе формирања. Тако би 
ce y историји Посејдонова култа и мита могле да издвоје три основне 
фазе које ce срећно везују с три хронолошки издвојена периода y историји 
формирања хеленског народа и културе.

Првој фази која ce везује за време пре 1900 г., тј. доба пре продирања 
индоевропских народа y Егеју, припада предистормја Посејдонове религије, 
њен примарни праиндоевропски основни облик („ E in h e  i t s  s t u f e “), када 
су формиране прве магловите претставе y вези с коњем и основне асоцијације 
коњ—вода—свет мртвих, коњ—олуја—душе умрлих. У другој фази везаној за 
продирање индоевропских народа y Хеладу и формирање средње хеладске и 
микенске културе између 1900 и 1200 г.,настаје сажимање.индоевропских прет- 
става с егејско-медитеранским религиозним претставама тако да настаје 
једна синкретистичка религија ( „ M i s c h r e l i g i o n “) y којој Schachermeyr 
разликује два ступња. Први религиозни ступањ образован y средњохеладском 
периоду (1900—1570) везивањем праиндоевропског нуминозног коња с егејском 
мајком—богињом има буколиски, ,аграрно-хтонски карактер. Као ресултат тог 
везивања настао je Посејдон H i p p o s ,  супруг богиње Да-Деметре, велико 
божанство подземних вода, извора, вегетације и мртвих. Каснији религиозни 
стуцањ уобличен y микенском периоду између 1570 и 1200 г. под утицајем ри- 
терске аристократије повезао je Посејдона чврсто с борним колима, тако да 
он постаје антропоморфно божанство Посејдон H i p p i o s ,  које ce вози на 
колима с коњском задрегом. Истовремено ce његов првобитни аграрно-хтонски 
карактер заборавља, a y областима око Сардонинског залива Посејдон ce 
повезује с морем. Најзад, трећа значајна фаза y формирању Посејдонове рели- 
гије означена je великом катастрофом микенског света и продирањем Дораца 
y Хеладу после 1200 г. Између 1200 и 700 г. Посејдонова религија добија свој 
коначни облик. Ахајци прелазе на острва и y Јонију где Посејдон под новим 
околностима постаје бог мора, добија уместо муње трозубац и Амфитриту 
за жену, док y Хелади старије форме Посејдонова култа остају као изоловане 
усамљене оазе y Аркадији, Атици и донекле y Беотији и Тесалији. У осталим 
областима насељеиим Дорцима Посејдонова религија ce „рационалише“ ; 
Посејдон постаје бог-коњаник губећи стару везу с великом богињом земље.

Чини ce да je ова духовита конструкција, и поред мајсторског излагања по- 
везивањем археолошке грађе с историском и изванредног смисла за синтезу, бар 
y извесним детаљима натегнута, често и неприхватљива. Поузданост ко- 
јом Schachermeyr излаже материјал из далеке индоевропске прошлости, европске 
праисторије и егејске културе између 1900 и 1200 г., може да импонује, али y 
исто време побуђује сумњу y поузданост конструкције засноване на магловитим 
хипотезама везаним за историју Европе и Азије IV-or и Ш-ег миленија. С 
друге стране Schachermeyr везује поједине фазе Посејдонове религије готово 
искључиво за историске промене, не налазећи им готово нигде потврде y архео- 
лошком материјалу који би требао да их прати и илуструје. У неким случаје- 
вима познати археолошки материјал демантује поједине Schachermeyr-ове 
закључке. To ce јасно осећа y његовој централној тези о претварању нуминозног 
праиндоевропског коња y Посејдона H i p p o s - a  и H i p p i o s - a  под ути- 
цајем велике егејске богиње Da-Demetre. Управо Schachermeyr индоевропску 
одбојност ка конкретним религиозним претставама ( „ B i l d e r f e i n d l i c h k e i t “) 
супротставља егејском антропоморфном конкретизму под чијим су тек непо- 
средним утицајем апстрактне религиозне асоцијације везане за коња претворене 
y једно антропоморфно божанство с коњем, тј. y Посејдона. Антропоморфне



Kritika i bibliografija 287

претставе велике богиње плодности посведочене су y Егеји по мишљењу Scha- 
chermeyr-a још y неолитским статуетама са Крита и из Тесалије, али су такође 
познате и y бандкерамичким културама средње и југоисточне Европе пре про- 
дирања индоевропљана y ове области и Егеју. Ако je антропоморфно женско 
божанство из егејско-медитеранског круга било познато још y Ш-ем миленију 
y средњој и југоисточној Европи,-зашто ce онда формирање Посејдонова лика 
догодило баш на тлу Хеладе, a не и y другим деловима Европе који су пре или 
истовремено кад иХелада били захваћени Индоевропљанима. Усто, археолошки 
материјал, нарочито култни објекти откривени y југоисточној Европи од нај- 
старијих бандкерамичких култура па до римских освајања, негирају Scha- 
chermeyr-ову тврдњу о индоевропској нетрпељивости према конкретнијим 
религиозним претставама, која му je била тако потребна да објасни непостојање 
споменика који би потврђивали обожавање и култ бога-коња, како y драиндо- 
европској постојбини, тако и касније y Европи и Егеји. Недостатак археолошких 
споменика y вези с мушким божанством с коњем y средње и позно хеладској 
култури истовЈземено je и најкруднији аргуменат против целе Schachermeyr-ове 
конструкције ö постанку Посејдонова култа и мита.

Може ce замерити Schachermeyr-y и прецењивање значаја и улоге 
коња y средњохеладском периоду. Чини ce да je појава коња y целом егеј- 
ском свету схваћена пре као крупна револуција y политичко-економском 
и друштвеном смислу него ли y религиозном. Што ce тиче периода микенске 
културе, ту je већ формирана идеја о божанским коњима, али археолошки 
материјал из овог времена даје могућност за једну другојачију интерпретацију 
генетске линије Посејдонове религије од оне коју предлаже Schachermeyr. 
Док не постоји ниједан споменик који би ce везивао непосредно за Schacher- 
meyr-ова замишљеног Посејдона H i p p i o s - a  (претставе коња на микен- 
ским стелама су потпуно секуларизиране), извесан број споменика показује 
да je y Хелади и на источном Медитерану постојала y το време*једна богиња 
на коњу. Doro Levi je публикувао y Studies presented to D. M. Robjnson (I, 
1951, 108—125, pi. 4 а-б) две микенске теракоте од којих једна претставља 
женску фигуру на коњу — Dea micenea a cay alio. To није усамљен изузетак 
y медитеранском свету. Један рељеф на стели из јSir el-kanaisa (око 1350 г.) 
приказује оружану богињу Асити на коњу која је позната и са два друга исто- 
времена споменика нађена y Теби (v. Н. Gressman, Altorientalische Bilder zum alten 
Testamênt, 1927, сл. 273, 274). Богиња на коњу позната je и с рељефа из 
Баликесира (Hellenica, 10, 1955, 115). Овај материјал потпуно демантује 
Schachermeyr-ову тврдњу да je јахање било готово непознато y Егеји пре 1200 г., 
па да су према томе и идеју о богу коњанику могли да донесу и створе тек 
Дорци. С друге стране, уместо слике бога-коња — Посејдона H i p p i o s - a —- 
какву предлаже Schachermeyr за период пре 1200 г., археолошки материјал 
посведочава само егзистенцију оружане богиње на коњу. Ако ce зна да je Атина 
микенско божанство и да je она и касније y култу и миту као Атена С h a 1 i n i t i s 
или H i p p i a  везана за коња (v. N. Yalouris, Athena als Herrin der Pferde, 
1950), онда ce може претпоставити да je Dea micenea a cavallo сама Атена 
чије су извесне функције y време дорске сеобе, пренесене, на Посејдона кога 
тек после 1200 г. срећемо на споменицима поред коња или на њему.

Други важан аргуменат на коме Schachermeyr заснива своју тезу — ло- 
калне разлике y Посејдонову култу и миту — може такође да добије другоја- 
чију интерпретацију. Чињеница да ce Посејдон y Аркадији јавља y коњском 
облику y вези с Деметром Мелаином као бог извора и вегетације, док ce, на- 
пример, y Спарти и Арголиди јавља с другим функцијама или y Јонији као бог 
мора, не мора ce објаснити изолованошћу Аркадије y току дорске инвазије, 
односно новим схватањима дорских племена, већ пре као ресултат разлика 
y пејзажу и живота људи y њему. Аркадија je одувек била дивља земља, пуна 
хладних извора, пећина и бујне вегетације и зато идеално место за један 
h i e r o s  g a m  Os h  причу о коњу и црној Деметри. Schachermeyr je превидео 
да.су економика и природа тла једне области одређивали Посејдонов карактер 
и да су отуда разлике између аркадског, спартанског или аргивског култа и 
мита морале да постоје од самог почетка Посејдонове религије,



288 , ' : , , ; ■ ' ; ! Kritika i bibliografija

Посебаћ проблем: цретставља питан>е о прастарим индоевроиским веро- 
вањима y вези с коњем и асоцијацијама коњ—вода—ветар—мртви. Грађа 
коју Schachermeyr износи из религије Трачапа, Илира, Германа итд., еасвим 
je позног датума, тако да није јасно да ли je το само можда рефлекс једде 
сложеније медитеранске религије y примжтивнијој варварској средини. Sclia- 
chermeyr такође не спомиње да je коњ био веома рано познат и неиндоеврол- 
ским народима, да су коњаници познати још y IV-ом миленију y Суси, 
као и улогу Мале Азије, нарочито Троаде y одгајивању коња. Schachermeyr 
je заборавио мит о Хераклову походу на Троју, на Лаомедонтове божанске 
коње, удео Прсејдона y изградњи тројанских бедема; као и на каснију улогу 
коња y Тројанском рату. С друге стране, основне религиозне идеје y вези с 
коњем, нарочито веза кон>—вода—мртви, спадају y ред елементарних симбола 
наше свести и нису ограничене иа поједине.групе народа. Тог основног мате- 
ријала било je увек, на сваком месту и код свих народа. Довољно je само сетити 
ce везе између коња и божанстава воде y кинеско-јапанском кругу легенди и 
митова (ν.Έ. Ishida, The Kappa Legend, Folklore Studies 9, 1950 ssq). Заштосу. 
баш y Хелади те основне идеје прерасле y слику Посејдона H i р р i о s - a -— на 
το нам питање Schachermeyr-ова књига не пружа одговор који задовољава.

Иако ce Schachermeyr-ова теза не може y целости прихватити, нарочито 
инсинуација y наслову да je на сличан начин формиран хеленски пантеон и рели- 
гиозност уопште,· богат материјал сакупљен y овој књизи, смеле хипотезе и 
духовите асодијације увршћују ово Schachermeyr-ово дело y ред оних корисних 
остварења која потстичу на размишљање. ■ Cpejobuh, БеоГрад.

DR. CHARLES SÉLTMAN, À.Book o f Greek Coins, London, Pinguin book, 
1-952, p. 31, tabl. 48.

У овој маленој књижици јаснжм и непосредним стилом и са доста примера 
изнео je укратко д-р Charles Seltman, историју хеленског ковања новца, . 
Обухватио je период од седмог века пре н. е. т. ј. од прве појаве новца, па до 
доба хеленизма.

Овај 'временски период од око четири стотине година поделио je на четири 
дела ослањајући ce при томе на важна историска и економска збивања која су 
доносила новине како y иачину и квалитету ковања нрвца, тако и y уметничком 
претстављању-на њима.

У првом одељку, y низу од 46 примерака говори ce о новцу који je настао 
од 700 до 500-е године пре н. е. Прве новчане златне и сребрне серије лидиских, 
јонских и персиских владара или градова, крје су за аверс на новцу узимали 
свој заштитни знак—обично животињу—имале су неправилан облик и удубљени 
реверс као што ce το јасно види на првих дванаест приложених слика. Стари 
новац Егине, Арга, Пароса, Коринта и Атине, y периоду од око 660-е до 530-е 
пре н. е., за реверс je имао амблем града-животињу, какав суд или оружани знак 
моћних олигархиских породица. На реверсу je још увек био удубљен жиг y 
облику розете или свастике.

Најстарији сребрни новац Македоније и Тракије од око 550-е до 520-е 
пре н. е. одликује ce .живљом композицијом и групним претстављањем људи 
и животиња.

У овом периоду настају серије чувених атинских драхми из времена Писи- 
страта, са богињом Атином на аверсу и совом на реверсу. To je први пут y 
историји ковања новца да je обрађеи и аверс и реверс пуним отиском.

За најстарије сребрно ковање новца y Великој Хелади и Сицилији, које je, 
разумљиво, било под хеленским утицајем, Селтман je изабрао дванаест лепих 
примерака да то илуструје за период од 530-е до 490-е пре н. е. Аверс носи 
претсТаву каквог божанства или симбол града, a реверс je негатив претставе 
на аверсу. «

Кратак временски период je обухваћен y другом одељку од 500 до 430-е , 
пре н. е. У овом периоду новац свих хеленских градова кује ce мање или вите 
под атичким утицајем. . · ' г .

У Сиракуси непознати уметник чије име почиње са „Ар. . . реже калуп 
за леп новац од десет драхми на чијем je аверсу бига с лавом и Нике (у знак


