
AMOR UND PSYCHE

So wenig wie das Sprechen läßt sich ein Volk von einem anderen 
Volke das Erzählen beibringen, und doch fliegt der Erzählstoff wie 
Unkrautsamen von Land zu Land.

Die Heimat vieler Märchen und Novellenstoffe ist der hellenistische 
Orient mit seiner gemein-griechischen Kultur, in die sich seit Alexander 
dein Größen bis in die römische Kaiserzeit Spracheigentümlichkeiten, 
Stammesüb erlieferungen und poetische Stoffe so vieler Völker wie in 
ein riesiges Sammelbecken ergossen. Selbst die Araber zehrten noch 
davon, so daß sie über Spanien auf Frankreich und Italien, im 12. und 13. 
Jahrhundert über die Kreuzfahrer wertvolle Überreste des Hellenis­
mus auf Gesamteuropa übertrugen.

Die hellenistische Kultur brachte zwar die griechische Wissen­
schaft zur vo llen Entfaltung, doch war kritisches Denken noch, so wenig 
zum Gemeingut der Menschheit geworden, daß der Gegensatz zwischen 
Wahr und Erfunden der großen Masse gar nicht zum Bewußtsein kam.

Nicht nur die Lebensumstände Alexanders des Großen, des Philo­
sophen Pythagoras, der Dichterin Sappho und anderer hervorragender 
Männer und Frauen unterlagen märchenhaft-novellischer Umdichtung, 
sondern auch rein wissenschaftliche Themen. Spuren davon findet man 
auch in Herodots Geschichtswerk.

So wurde das Verhältnis des Eros (der himmlischen Liebe) zu Psyche 
(der menschlichen Seele), das der Neoplatonismus aufs tiefsinnigste 
erörterte, von einem findigen kleinasiatischen Griechen in Milet, dem 
Ausgangspunkte der hellenistischen Novellistik, zu einer rührenden 
Liebesgeschichte umgedeutet, verflochten mit altüberlieferten Märchen­
motiven. Das liebliche Märchen wurde vom Afrikaner Apuleius noch 
weiter in barocker Manier rhetorisch aufgebauscht.

Apuleius, ein typischer Vertreter des Hellenismus, wurde im Jahre 
124 zu Madaura während der Regierung des römischen Kaisers Hadri­
an geboren. Aus seinem Geburtsort ging er nach Karthago, einem der 
hervorragendsten Kulturzentren des römischen Reiches. Als Sproß 
einer reichen Familie erweiterte er sein in Karthago erworbenes Wissen 
durch weitausgedehnte Reisen und beendete seine Studien in Athen, 
wo die altgriechische Philosophie verjüngt auferstanden war, befruchtet 
durch den Geist orientalischen Denkens. Hier vertiefte sich Apuleius 
in den Platon ismus und nennt sich auch später mit Vorliebe einen Pla- 
toniker aus Madaura. Begabt mit einem ungewöhnlichen Sinn für Mystik, 
aber gleichzeitig auch ein religiöser Skeptiker, besonders inbezug auf



Amor unđ Psyche _____________185

den Polytheismus, stets wie Faust (der mittelalterlichen Sage) bestrebt, 
das Wesen des Seins zu ergründen, studierte er viele religiöse Kulte 
Griechenlands und Asiens. Nachdem er Griechenland, Thessalien und 
Phrygien bereist und das Leben aus vollen Zügen genossen hatte, kam 
er verarmt nach Rom, wo er als Rhetor auftrat und durch Verteidigungs­
reden sich eine neue Existenz schuf. In Rom entstand sein berühmtes 
Werk,,Metarmophosen“ (Verwandlungen). Spätere Geschlechter benann­
ten den Roman „Asinus aureus“ (Der goldene Esel). Nachher feierte 
er Triumphe als Rhetor vor allem in Karthago, wo er auch als vielseitiger 
Enzyklopädist Bewunderung fand. Er machte sich einen Namen auch 
als Grammatiker, Kritiker, Naturforscher, Arzt, Mathematiker und 
Philosoph, schrieb und drückte sich gleich geschickt lateinisch und 
griechisch aus. Als typischer Vertreter der Kultur des Altertums aus 
dem Übergang zum Christentum starb er in den späteren Jahren der 
Regierung Kaiser Mark Aurels.

Apuleius erweckt noch heute durch die Lebhaftigkeit seiner Erzäh­
lungsweise und seine scharfe Beobachtungsgabe unsere Bewunderung. 
Gleich seinem Zeitgenossen, dem Griechen Lukian, geißelt und satirisiert 
er die Mängel und Laster der damaligen Gesellschaft. Sein Stil ist barock 
und phantastisch, voll weithergeholter bizarrer Redewendungen, geziert 
mit Assonanzen und Antithesen, ein echter Vertreter des silbernen 
Lateins. Man könnte ihn vergleichen mit dem Marinismus in Italien, 
dem Gongorismus in Spanien und Euphuismus in England des 17. 
Jahrhunderts.

Apuleius setzte von seinen hochgebildeten Lesern nicht voraus, 
daß sie sich für eine einfache, märchenhaft durchgestaltete Liebesge­
schichte begeistern würden. Daher vepflanzte er die bescheidene Blüte 
der urtümlichen Volkspoesie in den Ziergarten seiner verkünstelten 
poetischen Ausdrucksweise. Vor allem verlieh er der Sage von Amor 
und Psyche einen erotischen Beigeschmack und scheute sich nicht, den 
griechischen Götterhimmel burlesk zu verzerren, was auch andere Sati­
riker jener Zeit taten, wie z. B. der bereits erwähnte Lukian. So parodiert 
Apuleius den Olymp und verleiht der liebreizenden Göttin Venus Züge 
einer bösen Schwiegermutter. Damals war nämlich, wenigstens unter 
den Gebildeten, der naive Götterglauben ins Wanken geraten, so daß 
die Götter von respektlosen Satirikern mit all ihren Schwächen gerne dem 
Gelächter ausgesetzt wurden, wie dies Jacques Offenbach in seinen 
Operetten tut. Damit ließ sich schwer die naive Auffassung der urtüm­
lichen Volkssage in Einklang bringen. Daher jene Widersprüche und 
logisch schwer erklärlichen Unwahrscheinlichkeiten in Apuleius’ Erzäh­
lung. Sein Stil vermeidet ängstlich jede natürliche Ausdrucksweise. Die 
Beschreibungen und Reden sind in barocker Weise aufgebauscht, ein 
Zugeständnis an den Zeitgeschmack, der die affektierte Redeweise und 
bizarre Pointen natürlicher Ausdruckweise .vorzog.

Apuleius’ Metarmophosen sind eigentlich ein autobiographischer 
Roman, erzählt von der Hauptperson, dem Korinther Lucius. Neugierig 
und phantastisch veranlangt zieht er nach Thessalien, dem Lande der 
Zauberer, und wird von seinem Gastfreunde Milon aufgenommen,



1^6 G. Šamsaiovič

dessen Gattin eine berüchtigte Zauberin ist. Da sich diese mit Hilfe 
einer Salbe in eine Eule zu verwandeln pflegt, gelüstet es Lucius, seine 
Gestalt zu ändern, vergreift sich aber in der Salbe, und wird in einen 
Esel verwandelt. In derselben Nacht wird Milons Haus ausgeplündert 
und die Räuber bepacken den Esel (Lucius) mit den geraubten Schätzen 
und treiben ihn in ihre Höhle. Dorthin wird auch die junge Charis 
gebracht, der die alte Haushälterin der Räuber das Märchen von 
Amor und Psyche erzählt, um das erchreckte und eingeschüchterte 
Mädchen mit dem Wahlspruch zu trösten: „Auf Leid folgt Freud“ . 
(Metamorphosen IV. 27.) Nach mancherlei Abenteuern wird dem 
Esel im Traum geoffenbart, wie er seine menschliche Gestalt wieder 
erlangen könnte. Während einer Feier zu Ehren der Göttin Isis nähert 
er sich dem Großpriester, benagt die Rosen in dessen Hand und wird 
abermals ein Mensch. ..

Die Metamorphose eines Menschen in einen Esel begegnet žum 
ersten Mal in der griechischen Poesie im Roman des Lukios aus Patra, 
der zwar verloren ging, aber als Auszug in Lukians Schriften als Λού- 
%ιος η όνος (Lucius oder der Esel) erhalten ist. Von da stammt das 
Motiv bei Apuleius. Im Mittelalter bedienen sich des Motivs mehrere 
geistliche und profane Schriftsteller, ja auch dem Volksmärchen ist es 
geläufig (vgl. Brüder Grimm: Kinder-und Hausmärchen; „Der Kraut­
esel“; Bolte und Polivka: Anmerkungen zu den Märchen der Brüder 
Grimm.)

Die naive Forni des ursprünglichen Volksmärchens, verbunden mit 
dem Motiv von Amor und Psyche, hat Apuleius in seiner barocken 
Manier verkünstelt. Doch schon der Anfang verrät die ursprüngliche 
einfache Form des Volksmärchens: „Einmal lebten ein König und 
eine Königin. Sie hatten drei Töchter von ungewöhnlicher Schönheit, 
aber die jüngste war doch die schönste.“ So beginnen viele Volksmärchen, 
wie z. B. „Das Aschenbrödel“ , das mit der Psyche manche Züge ge­
meinsam hat.

Psyche, die jüngste und schönste unter den Töchtern des Königs­
paares, verdunkelt bei Apuleius den Ruhm der Göttin Venus. Deshalb 
soll sie bestraft werden. Doch Amor (Eros), der Sohn der Göttin Venus, 
verliebt sich in sie.

Auf den Befehl des delphischen Orakels wird Psyche eniem Unge­
heuer ausgeliefert, aber von unsichtbaren Händen in einen Märchen­
palast entrückt*, In der Nacht naht ihr ein göttlicher Jüngling. Die 
Dauer ihres Glückes ist an die Bedingung geknüpft, daß sie ihn nie 
mit leiblichen Augen erblicke.

Von ihren neidischen Schwestern, die zu ihr den Weg finden, 
mißtrauisch gemacht, Übertritt sie das Gebot, beleuchtet den neben 
ihr ruhenden Geliebten und wird deshalb verstoßen. Im Dienste ihrer 
erbitterten Gegnerin, der Göttin Venus, muß sie eine Reihe schwieriger 
Aufgaben lösen, bis sie als Unsterbliche unter die Götter aufgenommen 
und mit Amor vermählt wird.

Die Einfalt des mythisch märchenhaften Kerns ist bei Apuleius in 
frostig aufdringlicher Stilisierung von Nebendingen überwuchert. Aber



Amor und Psyche 1-87

selbst aus dieser schwülstigen Verzerrung ist noch deutlich zu ersehen, 
wie altüberlieferte Märchenmotive, der mythenbildenden Kraft urwüch­
siger Menschen entsprungen, im Verlaufe der Zeit ineinander- und 
durcheinandergleiten. -

Wie auf die Entwicklung der Sprache nicht nur die Sprechenden, 
sondern auch die Aufnehmenden bestimmend einwirken, so richtet 
sich auch die Dichtung stets nach dem Geschmack und der Fassungs­
kraft der Zuhörer oder Leser. Ist das Publikum kindlich-naiv, so sind 
auch die Kunstmittel einfach, holzschnittmäßig derb, ein literarisch 
gebildeter Kfeis verlangt raffiniertere Kost. Letzteres paßt auf das 
hochgebildete Zeitalter des Apuleius, wie auf die verfeinerte Welt des 
17. und 18. Jahrhunderts, der die stilisierten Märchen französischer 
Schriftsteller ganz besonders zusagten.

Für volkstümliche Wirkung erzählender Dichtungen dürften 
folgende Bedingungen allgemein anerkannt sein. Abenteuer und Wunder 
müssen sich häufen, augenfällige Mittel und scharfe Gegensätze derb 
herausgeärbeitet werden. Die Schwarzweißkunst kann bei dem kindlich- 
naiven Zuhörerkreis bestimmt auf Erfolg rechnen. Schönheit hier, 
Häßlichkeit dort. Tugend und Vollkommenheit bei den Verfolgten, 
Bosheit und Verworfenheit bei den Gegenspielern, Treulosigkeit bei 
diesen setzt Treue bei jenen voraus. Des Unschuldigen nehmen sich 
Tiere und Blumen, selbst die leblose Natur an, daß er allen Schwierig­
keiten zum Trotz endlich triumphiert. Dazu kommt die Dreiheit der 
Personeil, der Aufgaben oder der Erlösungen.

Von den späteren Zutaten (dem Götterhimmel· und den philoso­
phischen Spekulationen der Platoniker) losgelöst, hat der volkstümliche * 
Kern dieses Märchens einmal wohl so ausgesehen:

Ein König muß die jüngste und schönste seiner drei Töchter einem 
Seeungeheuer opfern. Von der Klippe, unter der das Ungetüm haust, 
trägt sie ein Windhauch in einen herrlichen Palast inmitten eines para­
diesischen Gefildes. Hier naht ihr des Nachts ein Unbekannter, nach 
dessen Aussehen sie nicht forschen darf. Von ihren neidischen Schwestern 
dazu bestimmt, tut sie es doch, und er verschwindet.

Zur Strafe muß sie eine Reihe schwieriger Aufgaben lösen: ver­
schiedene Getreidearten und Hülsenfrüchte . voneinander scheiden, 
wobei ihr Ameisen hilfreich zur Seite stehen; goldene Wolle von wilden 
Schafen holen: ein Schilfrohr flüstert ihr zu, wie das zu bewerkstelligen 
sei; Wasser aus einer Quelle schöpfen, was ein Adler besorgt,; endlich 
aus der Unterwelt eine Schönheitssalbe von der Todesgöttin für ihre 
Peinigerin holen, wobei sie, von mitleidigen Wesen gewarnt, allen 
Versuchungen widersteht. Auf die Erde zurückgekehrt, öffnet sie die 
Wunderbüchse, um ihrer eigenen, durch so viel Leid zerstörten Schönheit 
nachzuhelfen. Da versinkt sie in einen todesähnlichen Schlaf, aus dem 
sie ihr nunmehr versöhnter Gatte emporrüttelt (v. d. Leyen, Das 
Märchen, Leipzig 1911).

Die Einleitung war ursprünglich ein Märchen für sich: ein Mäd­
chen erlöst einen in eine Schlange verwandelten Menschen (in indischen



lB8 G. Šamšalović

Märchen und slawischen Liedern ist es ein Königssohn) aus seiner 
Verzauberung. Darein mündet die Geschichte von den neidischen 
Schwestern, die der jüngsten ihr Glück mißgönnen. Daran reihen sich 
Traummotive vom entschwundenen Geliebten, den die Frau eigentlich 
nur im Traume besessen, von den anscheinend unlösbaren Aufgaben 
und von einer Höllenfahrt.

Auf Träume bei der Entstehung von Mythen, Sagen und Märchen 
hat zum ersten Male Ludwig Leistner in seinem verdienstvollen Werke 
„Die Rätsel de Sphinx“ (1889) hingewiesen. Das brauchen nicht immer 
Angstträume zir sein, sie gaukeln einem mitunter auch ungeahnte 
Seligkeiten vor. Durch. Wiedererzählen werden sie gesteigert, in die 
Sphäre des Wunderbaren erhoben und allmählich zu Motiven der 
Dichtung.

Nun weiß der Primitive den Traum nicht deutlich von der Wirk­
lichkeit zu unterscheiden, besonders wenn er im Schlafe Hingeschiedene 
erblickt. Das Leben von Hirtenvölkern selbst, besonders in heißen 
Himmelsstrichen, ist eigentlich ein Hindämmern, ein halbwacher Zu­
stand; wer soll da Traumgesichte von der Wirklichkeit genau unter­
scheiden? Die üppige Phantasie der arabischen Wanderhirten ist 
wohl so zu erklären. Ferner ist der Nomade oft tagelangem Hungern 
ausgesetzt. Wie er auf ausgiebige Nahrung stößt, schwelgt er im Über­
fluß. Hunger und Übergegessenheit erzeugen gleicherweise unruhigen 
Schlaf und, Phatasmagorien.

. Nachtstimmung klingt dunkelschaurig, aber auch stimmungsvoll 
in vielen Märchen und Sagen nach. In der Nacht werden Dämonen 
beschwören, Höllenfahrten unternommen, dann fallen aber auch 
Tierhüllen von verwunschenen Menschen. Traumerfahrung ist es, 
einen geliebten Menschen in der Nacht zu erblicken und gleich darauf 
zu verlieren. Schöne Träume verflattern, und alle Mühe sie zurückzuru­
fen, bleiben vergeblich. So werden sie zur schwermütigen Poesie.

Durch qualvolle Wanderungen straft das Märchen neugierige, 
ungehorsame Frauen. Psychens Aufsuchen des Wassers (des Lebens) 
und ihre Höllenfahrt sind wie die vergebliche Arbeit der Danaiden 
oder des Sisyphus zu Mythen gesteigerte Angstträume.

Wenn Psyche einem Seeungetüm ausgeliefert werden soll, klingen 
darin uralte religiöse Vorstellungen nach. Wie die Griechen vom Neide 
der Götter fabelten, so griffen bei primitiveren Völkern Götter und 
Dämonen hemmend in des Menschen Tätigkeit ein. So faßte z. B. der 
Genius loci einen Bau als Freveltat auf, weil er sich'in seinem Wohnsitz 
gehemmt fühlte, weshalb ihm Menschen-, später Tieropfer dargebracht 
wurden. (Diese Vorstellung liegt auch dem südslawischen Volksliede 
„Zidanje Skadra“ zugrunde.)

Blühende Gefilde wurden von See- und Flußgottheiten als Krän­
kung empfunden. Menschenopfer mochten sie versöhnen und vom 
verheerenden Heraustreten abhalten.

Das ist wohl der Sinn der Aussetzung Psychens, die in der urtüm­
lichen Fassung des Märchens mit Venus nichts zu schaffen hatte.



Amor und Psyche m
Nebst anderen spielerischen Zutaten gehen auch die schwiegermüt­

terlichen Eigenschaften der liebreizenden Göttin Venus auf den boshaften 
Spötter Apuleius zurück, dem kein Olymp mehr imponierte.

Psyche soll einem Drachen ausgeliefert werden, doch wird das 
Motiv von Apuleius fallen gelassen, denn Amor erscheint nie 
anders als in menschlicher Gestalt. Daß es sich aber einst tatsächlich 
um einen Drachen oder eine Schlange handelte, geht aus anderwärtigen 
Fassungen, auch aus slawischen Parallelen, hervor.

Unter der Schlangengestalt war wohl einst die menschliche Seele 
zu verstehen, die nach der Anschauung primitiver Völker den Leib im 
Traum in Gestalt eines unhörbar dahingleitenden oder davonschweben­
den Tieres (einer Schlange, einer Maus, eines Vogels oder eines Schmet­
terlings) verläßt.

Die Seele in Schlangengestalt geht wohl darauf zurück, daß Schlan­
gen aus der Erde hervorkriechen, als ob sie aus den Leibern der Begra­
benen kämen. Der Schluß lag also nahe, die menschliche Seele sei 
überhaupt eine Schlange. Da die Seele im Traume durch keinen Raum 
gehemmt ist, scheint sie sich in Tiergestalt aus dem Leibe zu entfernen.

Paulus Diaconus (8. Jahrhundert) erzählt in seiner lateinischen 
j,Geschichte der Langobarden“, König Guntram sei unter einem Baume 
eingeschlafen. Da entglitt ihm aus dem Munde eine Schlange, die am 
Ufer eines nahen Baches unschlüssig stehen blieb. Des Königs Begleiter 
legte sein blankes Schwert über den Wasserlauf und das Tierchen 
gütt darüber und verkroch sich in einem Berge. Nach kurzer Zeit 
kehrte es in des Königs Mund zurück, worauf er erwachte und seinen 
Traum erzählte: er wäre über eine glänzende Brücke in einen Zauberberg 
gelangt, wo er einen unermeßlichen Schatz erblickt hätte. — Der Schatz 
wurde auch tatsächlich gefunden.

Die mausartige Anschwellung am Arme (lat. musculus= Mäuschen) 
faßte man einst als Sitz der Seele auf, die im Traume und nach erfolgtem 
Tode ihren Sitz durch den Mund verläßt. Auf diese Vorstellung, gehen 
die Worte in der Walpurgisnacht (Goethes „Faust“ I) zurück: „Was 
lässest du das schöne Mädchen fahren, das dir zum Tanz so lieblich 
sang?“ „Ach! mitten im Gesänge sprang ein rotes Mäuschen ihr aus 
dem Munde“ .

Im südslawischen Volksliede erscheint der Geliebte in Falken-, 
im keltischen in Habichtsgestalt (vgl. Iwonek von Marie de France, 
Spielmannsbuch von Wilhelm Hertz, 2. Auflage, Stuttgart und Berlin 
1905; Soko niladoženja, Junačke pjesme I Matica hrvatska). Psyche 
wird in der griechischen Skulptur immer mit Schmetterlingsflügeln 
dargestellt, denn nach altgriechischer Vorstellung entschwebt die 
■menschliche Seele als Schmetterling; ja griechisch ψύχη bedeutet ur­
sprünglich nur Schmetterling, später erst Seele.

Was nun das sehr verbreitete Schlangenmotiv anlangt, mag darauf 
hingewiesen werden, daß namentlich in orientalischen Märchen von 
Mädchen, in südslawischen von Männern die Rede ist, die ihre Schlan­
genhaut abstreifen können. Der ursprünglichen Meinung bleibt das 
Motiv treu, wenn der Betreffende sterben muß, sobald die abgelegte



190 G. Šamšalović

Schlangenhaut verbrannt wird. Ist das nicht der Fall, so ist der Mythus 
bereits episiert und der Sinn der naiven Anschauung entschwunden. 
So können Schlangenmenschen von ihrem Fluche und ihrer Besessenheit 
durch aufopfernde Liebe befreit werden und ihre menschliche Gestalt 
wieder erlangen.

Verschiedene europäische Ausläufer des Psychenmärchens nehmen 
nach dem Verschwinden des Geliebten eine andere Wendung. Nach 
mühseliger Wanderung findet die Frau den Entschwundenen, wie er 
im Begriffe steht,- sich anderwärts zu vermählen. Durch Geschenke er­
wirkt sie die Erlaubnis, ihm dreimal zu nahen, weckt dadurch seine 
Erinnerung und kehrt mit ihm heim.

In den Aufgaben scheint eine wohlüberlegte Gradation zu liegen, 
wobei der drohende endgültige Verlust des Geliebten den Höhepunkt 
bedeutet. Diese Fassuiig könnte die älteste und im milesischen Märchen 
(der Vorlage des Apuleius) durch eine minder wirksame ersetzt worden 
sein.

Ein südslawisches Märchen (inVuks Ausgabe: Serbische Volksmär­
chen, Nr. 10) berichtet von einer Kaiserin, die eine Schlange gebiert. 
Erst in der Hochzeitsnacht streift diese ihre Schlangenhaut ab und 
erscheint als Jüngling. Die Gattin verbrennt die Haut, worauf er sie 
verläßt. Auf ihren Wanderungen wird sie von Sonne und Mond reich 
beschenkt, doch erst der Sturm weist sie auf die richtige Spur. 'Der 
Geliebte ist aber bereits mit einer anderen vermählt. Die wird durch die 
kostbaren, von Sonne und Mond erhaltenen Geschenke gewonnen, 
die Fremde zu ihrem Gatten zu lassen. Wie er sie mit der Hand berührt, 
befreit er sie von ihrer Leibesbürde. Daraufhin kehrt er mit Frau und 
Kind in sein Reich zurück (Šrepel).

Im südslawischen Volksliede „Zmija mladoženja“ („Der Schlangen­
könig als Hochzeiter“) schenkt die Königin von Budim (Ofen) einer 
Schlange das Leben. Es ist ein Prinz, der in seinem achtzehnten Jahr 
dauernd von seiner Schlangengestalt befreit werden soll. Fünfzehnjährig 
vermählt er sich mit der Dogaressa (Tochter des Dogen) von Venedig, 
vor der er in der Hochzeitsnacht in menschlicher Gestalt erscheint. In 
der darauffolgenden Nacht wird seine Schlangenhaut von seiner Gattin 
verbrannt, worauf er stirbt. Junačke pjesme sv. I (Matica hrvatska) br. 33.

Sämtliche echt mythischen und sagenmäßigen Züge im Amor- und 
Psychenmärchen lassen sich auch anderwärts nachweisen.

Der griechische Held Perseus befreit die schöne Andromeda, die 
an der äthiopischen Küste an einen Felsen gekettet einem Seeungeheur 
geopfert werden sollte. Auf diesen Mythus geht die Legende von St. 
Georg und der kappadokischen Königstochter zurück. Ähnlich tötet 
(im deutschen Volksbuch) Siegfried den Drachen, der Kriemhilden 

-geraubt hat.
Trotz dem Verbote fragt Elsa von Brabant ihren Befreier Lohen- 

grin nach dem Namen und verscherzt so ihr Glück. Es bestand nämlich 
auch der Glaube, daß die Seele im Namen ruhe, Wer ihn erfährt, erhält 
Gewalt über den Träger, S *



Amor und Psyche 191

Melusine heiratet einen Menschen, um einer unsterblichen Seele 
teilhaftig zu werden. Wird sie vom Gatten in ihrer Fischgestalt erblickt 
oder fährt er sie grob an, so muß sie in ihr Element zurückkehren. 
Nach einem indischen Märchen durfte Pururavas die Nymphe Urvaci 
nicht1 erblicken, die neidischen Götter beleuchten sie durch Blitze und 
bringen das Liebespaar um sein Glück.

Gefährliche Aufgaben werden nicht nur an Psychen gestellt1. Das 
Aschenbrödel muß Getreide und Hülsenfrüchte atiseinanderlösen*. Beide s
Male helfen mitleidige Tiere.

Das Holen des goldenen Vließes erinnert an die griechischen 
Argonauten und an Jason.

Psyche bringt aus einer von Drachen bewachten Quelle Wasser, 
worunter ursprünglich das Wasser des Lebens gemeint war, wie es 
der Babylonier Izdubar oder Alexander der Große auf seiner Fahrt 
ihs: Jenseits findet. Damit scheint sich wie im Izdubarepos eine Reise 
in die Unterwelt gekreuzt zu haben. Der griechische Sänger Orpheus 
holt seine Lebensgefährtin Eurydike, Herakles die aufopferungsvolle 
Gattin des Königs Admetos, Alkestis, aus dem Totenreich. Da es sich 
bei Apuleius um eine gekränkte Gottheit (Venus) handelt, so brauchte 
diese weder einen Trunk aus dem Quell des Lebens noch etwas Wesent­
liches aus der Unterwelt. Beide Motive dienen bloß zur Peinigung der 
verfolgten Psyche.

Das uralte Märchen, wozu Parallelen viele indoeuropäische Völ­
ker aufweisen, wurde auf griechischem Boden in Milet novellistisch 
umgestaltet. Ein unbekannter griechischer Erzähler nannte die Lie­
benden Eros und Psyche. Danach faßten die Alexandriner deren 
Liebe allegorisch auf, besonders da Platons philosophische Schule das 
Verhältnis des Eros (der himmlischen Liebe) zu Psyche (der menschli­
chen Seele) eingehend untersuchte. Auch die Mystik des Mittelalters 
und die durch sie beeinflußte Poesie handelt von der Sehnsucht der 
menschlichen Seele nach ihrem himmlischen Bräutigam und vom Wesen 
der Ewigkeit. Das Mädchen als Braut schwärmt selbst an ihrem Hoch­
zeitstage νοή seinem himmlischen Bräutigam, wird ins Paradies entrückt 
und kehrt nach hundert und zwanzig Jahren zurück, in der Meinung, 
sie werde zu ihrer Hochzeit noch.zurechtkommen. (In „Des Knaben 
Wunderhörn“ , hg. von Achim von Arnim und Clemens Brentano, das 
Lied „Eile der Zeit in Gott“).

Seit der Antike wurde das dankbare Thema von Eros (Amor) 
und Psyche in der Kunst mit Vorliebe behandelt. Stets wird Psyche 
als zartes junges Mädchen, oft mit Schmetterlingsflügeln, dargestellt. 
Die berühmte Marmorgruppe des Kapitolinischen Museums zu Rom 
zeigt Eros mit der geliebten Psyche. Auf einem Bronzerelief des Berliner 
Museums (aus dem 3. Jahrhundert v. u. Ä. ) hält der geflügelte Eros 
die bescheiden gekleidete Psyche zärtlich beim Kinn. Auf einer Terra­
kotta (2.-1. Jahrhundert v. u. Ä.) erblicken wir die geflügelte Psyche 
mit dem jugendlichen Eros. Auch auf christlichen Sarkophagen, Münzen 
und Gemmen (geschnittenen Edel- und Halbedelsteinen) begegnen 
wir Eros und Psyche, wobei auf die mystische Hochzeit der menschli­



192 G. Šamšalović

chen Seele mit dem himmlischen Bräutigam (Jesus) angespielt wird. 
Auf einem Karneol (Sammlung Pauvert de la Chapelle) reicht Eros 
seiner tief verschleierten Braut die Rechte. Genien als Flötenspieler 
und Tänzer bilden das Gefolge. Ein Relief der Townleysammlung im 
Britischen Museum zeigt Eros und Psyche in inniger Umarmung. 
Szenen aus der Fassung des Apuleius weisen einzelne Gemmen auf; 
Psyche mit der Lampe sich über Eros neigend oder wie sie aus dem 
Totenreich zurückkehrt, das verhängnisvolle Gefäß mit dem Schön­
heitsmittel in der Hand.

Die Renaissance erweckte von neuem das Interesse für Apuleius. 
Berühmt ist das Deckengemälde „Eros, und Psyche44 von Raffael in 
der Villa Farnesina in Rom, wie auch das Gemälde des kroatischen 
Meisters Andrija Medulić: „Amors Vermählung mit Psyche im Olymp44. 
Bildhauer bis Canova (Augustinerkirche in Wien) und Thorwaldsen, 
Radierer (Max Klinger) und Dichter (La Fontaine, Moliere, Corneille, 
R. Hämmerling, K. F. Meyer, Th. Storm) wurden von dem lieblichen 
Märchen angeregt.

Zagreb. G. Šamšalović.

LITERATUR

Amor u. Psyche, hg. u. erkl. von Fr. Norden, WienA 903.
Das Märchen von Fr. v. d. Leyen, Leipzig 1911.
Deutsches Sagenbuch, hg. v. Fr. v. fd. Leyen, München.
Anmerkungen zu den Märchen der Brüder Grimm von J. Bolte u. G. Polivka, 

Leipzig 1913.
Spielmannsbuch von Wilh. Hertz, Stuttgart 1905.
Vom Griechentum zum Christentum von Adolf Bauer, Leipzig 1910.
Amor u. Psyche. Übertragen v. Eduard Norden, Leipzig (Kulturhistorische 

Bibliothek).
Amor i Psihe, preveo Müivoj Šrepel, Zagreb 1890.
Hrvatske narodne pjesme, I. knj. Matica Hrvatska, Zagreb 1896.
Pauly-Wissova: Realenzyklopädie des klassischen Altertums. VI B , Stuttgart 1909 
G. Samšalovie: Zrnija mladoženja.
G. Šamšalović: Soko mladoženja, Nastavni vjesnik 1909,


