AMOR UND PSYCHE

So wenig wie das Sprechen &Rt sich ein Volk von einem anderen
Volke das Erzahlen beibringen, und doch fliegt der Erzahlstoff wie
Unkrautsamen von Land zu Land.

Die Heimat vieler Mérchen und Novellenstoffe ist der hellenistische
Orient mit seiner gemein-griechischen Kultur, in die sich seit Alexander
dein Groflen bis in die romische Kaiserzeit Spracheigentimlichkeiten,
Stammesub erlieferungen und poetische Stoffe so vieler Volker wie in
ein riesiges Sammelbecken ergossen. Selbst die Araber zehrten noch
davon, so dal} sie iber Spanien auf Frankreich und Italien, im 12. und 13.
Jahrhundert tber die Kreuzfahrer wertvolle Uberreste des Hellenis-
mus auf Gesamteuropa Ubertrugen.

Die hellenistische Kultur brachte zwar die griechische Wissen-
schaft zur vo llen Entfaltung, doch war kritisches Denken noch, so wenig
zum Gemeingut der Menschheit geworden, dal3 der Gegensatz zwischen
Wahr und Erfunden der groBen Masse gar nicht zum BewuBtsein kam.

Nicht nur die Lebensumstidnde Alexanders des GrofRRen, des Philo-
sophen Pythagoras, der Dichterin Sappho und anderer hervorragender
Maénner und Frauen unterlagen mérchenhaft-novellischer Umdichtung,
sondern auch rein wissenschaftliche Themen. Spuren davon findet man
auch in Herodots Geschichtswerk.

So wurde das Verhéltnis des Eros (der himmlischen Liebe) zu Psyche
(der menschlichen Seele), das der Neoplatonismus aufs tiefsinnigste
erorterte, von einem findigen kleinasiatischen Griechen in Milet, dem
Ausgangspunkte der hellenistischen Novellistik, zu einer ruhrenden
Liebesgeschichte umgedeutet, verflochten mit altiiberlieferten Marchen-
motiven. Das liebliche Mé&rchen wurde vom Afrikaner Apuleius noch
weiter in barocker Manier rhetorisch aufgebauscht.

Apuleius, ein typischer Vertreter des Hellenismus, wurde im Jahre
124 zu Madaura wahrend der Regierung des romischen Kaisers Hadri-
an geboren. Aus seinem Geburtsort ging er nach Karthago, einem der
hervorragendsten Kulturzentren des rémischen Reiches. Als Sprof
einer reichen Familie erweiterte er sein in Karthago erworbenes Wissen
durch weitausgedehnte Reisen und beendete seine Studien in Athen,
wo die altgriechische Philosophie verjungt auferstanden war, befruchtet
durch den Geist orientalischen Denkens. Hier vertiefte sich Apuleius
in den Platonismus und nennt sich auch spater mit Vorliebe einen Pla-
toniker aus Madaura. Begabt mit einem ungewohnlichen Sinn fiir Mystik,
aber gleichzeitig auch ein religioser Skeptiker, besonders inbezug auf



Amor und Psyche 185

den Polytheismus, stets wie Faust (der mittelalterlichen Sage) bestrebt,
das Wesen des Seins zu ergriinden, studierte er viele religiése Kulte
Griechenlands und Asiens. Nachdem er Griechenland, Thessalien und
Phrygien bereist und das Leben aus vollen Ziigen genossen hatte, kam
er verarmt nach Rom, wo er als Rhetor auftrat und durch Verteidigungs-
reden sich eine neue Existenz schuf. In Rom entstand sein beriihmtes
Werk,,Metarmophosen* (Verwandlungen). Spatere Geschlechter benann-
ten den Roman ,,Asinus aureus” (Der goldene Esel). Nachher feierte
er Triumphe als Rhetor vor allem in Karthago, wo er auch als vielseitiger
Enzyklopédist Bewunderung fand. Er machte sich einen Namen auch
als Grammatiker, Kritiker, Naturforscher, Arzt, Mathematiker und
Philosoph, schrieb und driickte sich gleich geschickt lateinisch und
griechisch aus. Als typischer Vertreter der Kultur des Altertums aus
dem Ubergang zum Christentum starb er in den spateren Jahren der
Regierung Kaiser Mark Aurels.

Apuleius erweckt noch heute durch die Lebhaftigkeit seiner Erzah-
lungsweise und seine scharfe Beobachtungsgabe unsere Bewunderung.
Gleich seinem Zeitgenossen, dem Griechen Lukian, geifelt und satirisiert
er die Méangel und Laster der damaligen Gesellschaft. Sein Stil ist barock
und phantastisch, voll weithergeholter bizarrer Redewendungen, geziert
mit Assonanzen und Antithesen, ein echter Vertreter des silbernen
Lateins. Man konnte ihn vergleichen mit dem Marinismus in Italien,
dem Gongorismus in Spanien und Euphuismus in England des 17.
Jahrhunderts.

Apuleius setzte von seinen hochgebildeten Lesern nicht voraus,
daR sie sich fur eine einfache, méarchenhaft durchgestaltete Liebesge-
schichte begeistern wiirden. Daher vepflanzte er die bescheidene Blite
der urtimlichen Volkspoesie in den Ziergarten seiner verkinstelten
poetischen Ausdrucksweise. Vor allem verlieh er der Sage von Amor
und Psyche einen erotischen Beigeschmack und scheute sich nicht, den
griechischen Gotterhimmel burlesk zu verzerren, was auch andere Sati-
riker jener Zeit taten, wie z. B. der bereits erwdhnte Lukian. So parodiert
Apuleius den Olymp und verleiht der liebreizenden Géttin Venus Ziige
einer bosen Schwiegermutter. Damals war namlich, wenigstens unter
den Gebildeten, der naive Gotterglauben ins Wanken geraten, so daf3
die Gotter von respektlosen Satirikern mit all ihren Schwéchen gerne dem
Geldchter ausgesetzt wurden, wie dies Jacques Offenbach in seinen
Operetten tut. Damit lieR sich schwer die naive Auffassung der urtim-
lichen Volkssage in Einklang bringen. Daher jene Widerspriiche und
logisch schwer erklarlichen Unwahrscheinlichkeiten in Apuleius’ Erzéh-
lung. Sein Stil vermeidet &ngstlich jede natirliche Ausdrucksweise. Die
Beschreibungen und Reden sind in barocker Weise aufgebauscht, ein
Zugestandnis an den Zeitgeschmack, der die affektierte Redeweise und
bizarre Pointen natirlicher Ausdruckweise .vorzog.

Apuleius’ Metarmophosen sind eigentlich ein autobiographischer
Roman, erzahlt von der Hauptperson, dem Korinther Lucius. Neugierig
und phantastisch veranlangt zieht er nach Thessalien, dem Lande der
Zauberer, und wird von seinem Gastfreunde Milon aufgenommen,



176 G. Samsaiovi¢

dessen Gattin eine berlichtigte Zauberin ist. Da sich diese mit Hilfe
einer Salbe in eine Eule zu verwandeln pflegt, gellstet es Lucius, seine
Gestalt zu &ndern, vergreift sich aber in der Salbe, und wird in einen
Esel verwandelt. In derselben Nacht wird Milons Haus ausgepliundert
und die Rauber bepacken den Esel (Lucius) mit den geraubten Schatzen
und treiben ihn in ihre Hohle. Dorthin wird auch die junge Charis
gebracht, der die alte Haushdlterin der R&uber das Marchen von
Amor und Psyche erzahlt, um das erchreckte und eingeschiichterte
Mé&dchen mit dem Wahlspruch zu trosten: ,,Auf Leid folgt Freud“.
(Metamorphosen 1V. 27.) Nach mancherlei Abenteuern wird dem
Esel im Traum geoffenbart, wie er seine menschliche Gestalt wieder
erlangen kdénnte. Wahrend einer Feier zu Ehren der Géttin Isis ndhert
er sich dem Grol3priester, benagt die Rosen in dessen Hand und wird
abermals ein Mensch. .

Die Metamorphose eines Menschen in einen Esel begegnet Zum
ersten Mal in der griechischen Poesie im Roman des Lukios aus Patra,
der zwar verloren ging, aber als Auszug in Lukians Schriften als Aov-
%io¢ n 6vo¢ (Lucius oder der Esel) erhalten ist. Von da stammt das
Motiv bei Apuleius. Im Mittelalter bedienen sich des Motivs mehrere
geistliche und profane Schriftsteller, ja auch dem Volksmarchen ist es
geldufig (vgl. Brider Grimm: Kinder-und Hausmérchen; ,,Der Kraut-
esel“; Bolte und Polivka: Anmerkungen zu den Marchen der Briuder
Grimm.)

Die naive Forni des urspringlichen Volksméarchens, verbunden mit
dem Motiv von Amor und Psyche, hat Apuleius in seiner barocken
Manier verkunstelt. Doch schon der Anfang verrdt die urspriingliche
einfache Form des Volksmarchens: ,Einmal lebten ein Kénig und
eine Konigin. Sie hatten drei Toéchter von ungewdéhnlicher Schoénheit,
aber die jungste war doch die schonste.” So beginnen viele Volksmarchen,
wie z. B. ,,Das Aschenbrddel“, das mit der Psyche manche Ziige ge-
meinsam hat.

Psyche, die jiingste und schonste unter den Tdchtern des Konigs-
paares, verdunkelt bei Apuleius den Ruhm der Goéttin Venus. Deshalb
soll sie bestraft werden. Doch Amor (Eros), der Sohn der G6ttin Venus,
verliebt sich in sie.

Auf den Befehl des delphischen Orakels wird Psyche eniem Unge-
heuer ausgeliefert, aber von unsichtbaren Handen in einen Mérchen-
palast entriickt*, In der Nacht naht ihr ein gottlicher Jungling. Die
Dauer ihres Gliickes ist an die Bedingung geknipft, dafl sie ihn nie
mit leiblichen Augen erblicke.

Von ihren neidischen Schwestern, die zu ihr den Weg finden,
miRtrauisch gemacht, Ubertritt sie das Gebot, beleuchtet den neben
ihr ruhenden Geliebten und wird deshalb verstoRen. Im Dienste ihrer
erbitterten Gegnerin, der Gottin Venus, mul} sie eine Reihe schwieriger
Aufgaben lésen, bis sie als Unsterbliche unter die Gotter aufgenommen
und mit Amor vermahlt wird.

Die Einfalt des mythisch mérchenhaften Kerns ist bei Apuleius in
frostig aufdringlicher Stilisierung von Nebendingen tberwuchert. Aber



Amor und Psyche 1-87

selbst aus dieser schwiilstigen Verzerrung ist noch deutlich zu ersehen,
wie altuberlieferte Marchenmotive, der mythenbildenden Kraft urwiich-
siger Menschen entsprungen, im Verlaufe der Zeit ineinander- und
durcheinandergleiten. -

Wie auf die Entwicklung der Sprache nicht nur die Sprechenden,
sondern auch die Aufnehmenden bestimmend einwirken, so richtet
sich auch die Dichtung stets nach dem Geschmack und der Fassungs-
kraft der Zuhorer oder Leser. Ist das Publikum kindlich-naiv, so sind
auch die Kunstmittel einfach, holzschnittmaRig derb, ein literarisch
gebildeter Kfeis verlangt raffiniertere Kost. Letzteres palt auf das
hochgebildete Zeitalter des Apuleius, wie auf die verfeinerte Welt des
17. und 18. Jahrhunderts, der die stilisierten Marchen franzdsischer
Schriftsteller ganz besonders zusagten.

Fiar volkstumliche Wirkung erzéhlender Dichtungen durften
folgende Bedingungen allgemein anerkannt sein. Abenteuer und Wunder
mussen sich hdufen, augenféllige Mittel und scharfe Gegensatze derb
herausgedrbeitet werden. Die Schwarzweilkunst kann bei dem kindlich-
naiven Zuhorerkreis bestimmt auf Erfolg rechnen. Schonheit hier,
HaRlichkeit dort. Tugend und Vollkommenheit bei den Verfolgten,
Bosheit und Verworfenheit bei den Gegenspielern, Treulosigkeit bei
diesen setzt Treue bei jenen voraus. Des Unschuldigen nehmen sich
Tiere und Blumen, selbst die leblose Natur an, dal® er allen Schwierig-
keiten zum Trotz endlich triumphiert. Dazu kommt die Dreiheit der
Personeil, der Aufgaben oder der Erlésungen.

Von den spéteren Zutaten (dem Gotterhimmel- und den philoso-
phischen Spekulationen der Platoniker) losgeldst, hat der volkstimliche*
Kern dieses Marchens einmal wohl so ausgesehen:

Ein Kdnig muB die jlngste und schonste seiner drei Tochter einem
Seeungeheuer opfern. Von der Klippe, unter der das Ungetiim haust,
tragt sie ein Windhauch in einen herrlichen Palast inmitten eines para-
diesischen Gefildes. Hier naht ihr des Nachts ein Unbekannter, nach
dessen Aussehen sie nicht forschen darf. VVon ihren neidischen Schwestern
dazu bestimmt, tut sie es doch, und er verschwindet.

Zur Strafe muB sie eine Reihe schwieriger Aufgaben ldsen: ver-
schiedene Getreidearten und Hulsenfriichte .voneinander scheiden,
wobei ihr Ameisen hilfreich zur Seite stehen; goldene Wolle von wilden
Schafen holen: ein Schilfrohr flustert ihr zu, wie das zu bewerkstelligen
sei; Wasser aus einer Quelle schopfen, was ein Adler besorgt,; endlich
aus der Unterwelt eine Schonheitssalbe von der Todesgéttin fir ihre
Peinigerin holen, wobei sie, von mitleidigen Wesen gewarnt, allen
Versuchungen widersteht. Auf die Erde zurlickgekehrt, 6ffnet sie die
Wunderbiichse, um ihrer eigenen, durch so viel Leid zerstérten Schonheit
nachzuhelfen. Da versinkt sie in einen todes&hnlichen Schlaf, aus dem
sie ihr nunmehr verséhnter Gatte emporrittelt (v. d. Leyen, Das
Marchen, Leipzig 1911).

Die Einleitung war urspringlich ein Marchen fir sich: ein Mad-
chen erlést einen in eine Schlange verwandelten Menschen (in indischen



B8 G. Samsalovi¢

Marchen und slawischen Liedern ist es ein Kdénigssohn) aus seiner
Verzauberung. Darein mindet die Geschichte von den neidischen
Schwestern, die der jlngsten ihr Gluck miRgénnen. Daran reihen sich
Traummotive vom entschwundenen Geliebten, den die Frau eigentlich
nur im Traume besessen, von den anscheinend unl6sharen Aufgaben
und von einer Héllenfahrt.

Auf Trdume bei der Entstehung von Mythen, Sagen und Marchen
hat zum ersten Male Ludwig Leistner in seinem verdienstvollen Werke
,Die Ratsel de Sphinx“ (1889) hingewiesen. Das brauchen nicht immer
Angsttrdume zir sein, sie gaukeln einem mitunter auch ungeahnte
Seligkeiten vor. Durch. Wiedererzédhlen werden sie gesteigert, in die
Sphére des Wunderbaren erhoben und allméhlich zu Motiven der
Dichtung.

Nun weil3 der Primitive den Traum nicht deutlich von der Wirk-
lichkeit zu unterscheiden, besonders wenn er im Schlafe Hingeschiedene
erblickt. Das Leben von Hirtenvdlkern selbst, besonders in heil3en
Himmelsstrichen, ist eigentlich ein Hinddmmern, ein halbwacher Zu-
stand; wer soll da Traumgesichte von der Wirklichkeit genau unter-
scheiden? Die Uppige Phantasie der arabischen Wanderhirten ist
wohl so zu erklaren. Ferner ist der Nomade oft tagelangem Hungern
ausgesetzt. Wie er auf ausgiebige Nahrung stoRt, schwelgt er im Uber-
fluR. Hunger und Ubergegessenheit erzeugen gleicherweise unruhigen
Schlaf und, Phatasmagorien.

. Nachtstimmung klingt dunkelschaurig, aber auch stimmungsvoll
in vielen Mé&rchen und Sagen nach. In der Nacht werden D&monen
beschwdren, Hollenfahrten unternommen, dann fallen aber auch
Tierhlllen von verwunschenen Menschen. Traumerfahrung ist es,
einen geliebten Menschen in der Nacht zu erblicken und gleich darauf
zu verlieren. Schone Traume verflattern, und alle Mihe sie zurtickzuru-
fen, bleiben vergeblich. So werden sie zur schwermutigen Poesie.

Durch qualvolle Wanderungen straft das Marchen neugierige,
ungehorsame Frauen. Psychens Aufsuchen des Wassers (des Lebens)
und ihre Hollenfahrt sind wie die vergebliche Arbeit der Danaiden
oder des Sisyphus zu Mythen gesteigerte Angsttraume.

Wenn Psyche einem Seeungetim ausgeliefert werden soll, klingen
darin uralte religiose Vorstellungen nach. Wie die Griechen vom Neide
der Gotter fabelten, so griffen bei primitiveren Volkern Gétter und
Damonen hemmend in des Menschen Tétigkeit ein. So falte z. B. der
Genius loci einen Bau als Freveltat auf, weil er sich'in seinem Wohnsitz
gehemmt fiihlte, weshalb ihm Menschen-, spater Tieropfer dargebracht
wurden. (Diese Vorstellung liegt auch dem sudslawischen Volksliede
»Zidanje Skadra“ zugrunde.)

Blihende Gefilde wurden von See- und FluBgottheiten als Kran-
kung empfunden. Menschenopfer mochten sie verséhnen und vom
verheerenden Heraustreten abhalten.

Das ist wohl der Sinn der Aussetzung Psychens, die in der urtlim-
lichen Fassung des Marchens mit Venus nichts zu schaffen hatte.



Amor und Psyche m

Nebst anderen spielerischen Zutaten gehen auch die schwiegermiit-
terlichen Eigenschaften der liebreizenden Goéttin Venus auf den boshaften
Spétter Apuleius zuriick, dem kein Olymp mehr imponierte.

Psyche soll einem Drachen ausgeliefert werden, doch wird das
Motiv von Apuleius fallen gelassen, denn Amor erscheint nie
anders als in menschlicher Gestalt. DaR es sich aber einst tatséchlich
um einen Drachen oder eine Schlange handelte, geht aus anderwartigen
Fassungen, auch aus slawischen Parallelen, hervor.

Unter der Schlangengestalt war wohl einst die menschliche Seele
zu verstehen, die nach der Anschauung primitiver Volker den Leib im
Traum in Gestalt eines unhérbar dahingleitenden oder davonschweben-
den Tieres (einer Schlange, einer Maus, eines Vogels oder eines Schmet-
terlings) verlaRt.

Die Seele in Schlangengestalt geht wohl darauf zuriick, dafl Schlan-
gen aus der Erde hervorkriechen, als ob sie aus den Leibern der Begra-
benen kdmen. Der Schlufl lag also nahe, die menschliche Seele sei
Uberhaupt eine Schlange. Da die Seele im Traume durch keinen Raum
gehemmt ist, scheint sie sich in Tiergestalt aus dem Leibe zu entfernen.

Paulus Diaconus (8. Jahrhundert) erz&hlt in seiner lateinischen
j,Geschichte der Langobarden®, Kénig Guntram sei unter einem Baume
eingeschlafen. Da entglitt ihm aus dem Munde eine Schlange, die am
Ufer eines nahen Baches unschlissig stehen blieb. Des Kdnigs Begleiter
legte sein blankes Schwert tber den Wasserlauf und das Tierchen
gutt dartber und verkroch sich in einem Berge. Nach kurzer Zeit
kehrte es in des Konigs Mund zuriick, worauf er erwachte und seinen
Traum erzéhlte: er ware Uber eine glanzende Briicke in einen Zauberberg
gelangt, wo er einen unermeflichen Schatz erblickt hatte. — Der Schatz
wurde auch tatsdchlich gefunden.

Die mausartige Anschwellung am Arme (lat. musculus= Md&uschen)
faBte man einst als Sitz der Seele auf, die im Traume und nach erfolgtem
Tode ihren Sitz durch den Mund verlaBt. Auf diese Vorstellung, gehen
die Worte in der Walpurgisnacht (Goethes ,,Faust“ 1) zuruck: ,Was
lassest du das schone Mé&dchen fahren, das dir zum Tanz so lieblich
sang?“ ,,Ach! mitten im Gesénge sprang ein rotes M&uschen ihr aus
dem Munde*®.

Im sudslawischen Volksliede erscheint der Geliebte in Falken-,
im keltischen in Habichtsgestalt (vgl. lwonek von Marie de France,
Spielmannsbuch von Wilhelm Hertz, 2. Auflage, Stuttgart und Berlin
1905; Soko niladoZenja, JunaCke pjesme | Matica hrvatska). Psyche
wird in der griechischen Skulptur immer mit Schmetterlingsfligeln
dargestellt, denn nach altgriechischer Vorstellung entschwebt die
mmenschliche Seele als Schmetterling; ja griechisch Yoxn bedeutet ur-
springlich nur Schmetterling, spater erst Seele.

Was nun das sehr verbreitete Schlangenmotiv anlangt, mag darauf
hingewiesen werden, dall namentlich in orientalischen Maéarchen von
Médchen, in stdslawischen von Mannern die Rede ist, die ihre Schlan-
genhaut abstreifen konnen. Der urspriinglichen Meinung bleibt das
Motiv treu, wenn der Betreffende sterben muf, sobald die abgelegte



190 G. Samsialovié

Schlangenhaut verbrannt wird. Ist das nicht der Fall, so ist der Mythus
bereits episiert und der Sinn der naiven Anschauung entschwunden.
So kdnnen Schlangenmenschen von ihrem Fluche und ihrer Besessenheit
durch aufopfernde Liebe befreit werden und ihre menschliche Gestalt
wieder erlangen.

Verschiedene europdische Auslaufer des Psychenmarchens nehmen
nach dem Verschwinden des Geliebten eine andere Wendung. Nach
mihseliger Wanderung findet die Frau den Entschwundenen, wie er
im Begriffe steht,- sich anderwarts zu verméhlen. Durch Geschenke er-
wirkt sie die Erlaubnis, ihm dreimal zu nahen, weckt dadurch seine
Erinnerung und kehrt mit ihm heim.

In den Aufgaben scheint eine wohllberlegte Gradation zu liegen,
wobei der drohende endgiiltige Verlust des Geliebten den Héhepunkt
bedeutet. Diese Fassuiig kdnnte die dlteste und im milesischen Mé&rchen
(der Vorlage des Apuleius) durch eine minder wirksame ersetzt worden
sein.

Ein sidslawisches Marchen (inVuks Ausgabe: Serbische Volksmar-
chen, Nr. 10) berichtet von einer Kaiserin, die eine Schlange gebiert.
Erst in der Hochzeitsnacht streift diese ihre Schlangenhaut ab und
erscheint als Jingling. Die Gattin verbrennt die Haut, worauf er sie
verlaRt. Auf ihren Wanderungen wird sie von Sonne und Mond reich
beschenkt, doch erst der Sturm weist sie auf die richtige Spur. 'Der
Geliebte ist aber bereits mit einer anderen verméhlit. Die wird durch die
kostbaren, von Sonne und Mond erhaltenen Geschenke gewonnen,
die Fremde zu ihrem Gatten zu lassen. Wie er sie mit der Hand beriihrt,
befreit er sie von ihrer Leibeshirde. Daraufhin kehrt er mit Frau und
Kind in sein Reich zuriick (Srepel).

Im siidslawischen Volksliede ,,Zmija mladoZenja*“ (,,Der Schlangen-
konig als Hochzeiter”) schenkt die Koénigin von Budim (Ofen) einer
Schlange das Leben. Es ist ein Prinz, der in seinem achtzehnten Jahr
dauernd von seiner Schlangengestalt befreit werden soll. Flinfzehnjéhrig
verméhlt er sich mit der Dogaressa (Tochter des Dogen) von Venedig,
vor der er in der Hochzeitsnacht in menschlicher Gestalt erscheint. In
der darauffolgenden Nacht wird seine Schlangenhaut von seiner Gattin
verbrannt, worauf er stirbt. Junacke pjesme sv. | (Matica hrvatska) br. 33.

Samtliche echt mythischen und sagenmafigen Ziige im Amor- und
Psychenmarchen lassen sich auch anderwarts nachweisen.

Der griechische Held Perseus befreit die schone Andromeda, die
an der athiopischen Kiiste an einen Felsen gekettet einem Seeungeheur
geopfert werden sollte. Auf diesen Mythus geht die Legende von St.
Georg und der kappadokischen Konigstochter zuriick. Ahnlich tétet
(im deutschen Volksbuch) Siegfried den Drachen, der Kriemhilden
-geraubt hat.

Trotz dem Verbote fragt Elsa von Brabant ihren Befreier Lohen-
grin nach dem Namen und verscherzt so ihr Gluck. Es bestand ndmlich
auch der Glaube, daR die Seele im Namen ruhe, Wer ihn erféhrt, erhalt
Gewalt Uber den Trager, S *



Amor und Psyche 191

Melusine heiratet einen Menschen, um einer unsterblichen Seele
teilhaftig zu werden. Wird sie vom Gatten in ihrer Fischgestalt erblickt
oder fahrt er sie grob an, so muB sie in ihr Element zuriickkehren.
Nach einem indischen Marchen durfte Pururavas die Nymphe Urvaci
nichtlerblicken, die neidischen Gotter beleuchten sie durch Blitze und
bringen das Liebespaar um sein Glick.

Geféhrliche Aufgaben werden nicht nur an Psychen gestelltl Das
Aschenbrddel muf Getreide und Hilsenfriichte atiseinanderlésen*. Beide
Male helfen mitleidige Tiere.

Das Holen des goldenen VlieRes erinnert an die griechischen
Argonauten und an Jason.

Psyche bringt aus einer von Drachen bewachten Quelle Wasser,
worunter urspringlich das Wasser des Lebens gemeint war, wie es
der Babylonier lzdubar oder Alexander der GroRe auf seiner Fahrt
ihs: Jenseits findet. Damit scheint sich wie im lzdubarepos eine Reise
in die Unterwelt gekreuzt zu haben. Der griechische Sénger Orpheus
holt seine Lebensgefdhrtin Eurydike, Herakles die aufopferungsvolle
Gattin des Kdnigs Admetos, Alkestis, aus dem Totenreich. Da es sich
bei Apuleius um eine gekrankte Gottheit (Venus) handelt, so brauchte
diese weder einen Trunk aus dem Quell des Lebens noch etwas Wesent-
liches aus der Unterwelt. Beide Motive dienen blo3 zur Peinigung der
verfolgten Psyche.

Das uralte Mérchen, wozu Parallelen viele indoeuropéische Vol-
ker aufweisen, wurde auf griechischem Boden in Milet novellistisch
umgestaltet. Ein unbekannter griechischer Erz&hler nannte die Lie-
benden Eros und Psyche. Danach faliten die Alexandriner deren
Liebe allegorisch auf, besonders da Platons philosophische Schule das
Verhéltnis des Eros (der himmlischen Liebe) zu Psyche (der menschli-
chen Seele) eingehend untersuchte. Auch die Mystik des Mittelalters
und die durch sie beeinfluite Poesie handelt von der Sehnsucht der
menschlichen Seele nach ihrem himmlischen Brautigam und vom Wesen
der Ewigkeit. Das Mdadchen als Braut schwérmt selbst an ihrem Hoch-
zeitstage vor] seinem himmlischen Brautigam, wird ins Paradies entriickt
und kehrt nach hundert und zwanzig Jahren zuriick, in der Meinung,
sie werde zu ihrer Hochzeit noch.zurechtkommen. (In ,,Des Knaben
Wunderhérn®, hg. von Achim von Arnim und Clemens Brentano, das
Lied ,Eile der Zeit in Gott*).

Seit der Antike wurde das dankbare Thema von Eros (Amor)
und Psyche in der Kunst mit Vorliebe behandelt. Stets wird Psyche
als zartes junges Madchen, oft mit Schmetterlingsfligeln, dargestellt.
Die beruthmte Marmorgruppe des Kapitolinischen Museums zu Rom
zeigt Eros mit der geliebten Psyche. Auf einem Bronzerelief des Berliner
Museums (aus dem 3. Jahrhundert v. u. A. ) halt der geflugelte Eros
die bescheiden gekleidete Psyche zartlich beim Kinn. Auf einer Terra-
kotta (2.-1. Jahrhundert v. u. A.) erblicken wir die gefliigelte Psyche
mit dem jugendlichen Eros. Auch auf christlichen Sarkophagen, Miinzen
und Gemmen (geschnittenen Edel- und Halbedelsteinen) begegnen
wir Eros und Psyche, wobei auf die mystische Hochzeit der menschli-



192 G. Samsalovié

chen Seele mit dem himmlischen Brautigam (Jesus) angespielt wird.
Auf einem Karneol (Sammlung Pauvert de la Chapelle) reicht Eros
seiner tief verschleierten Braut die Rechte. Genien als Flotenspieler
und Ténzer bilden das Gefolge. Ein Relief der Townleysammlung im
Britischen Museum zeigt Eros und Psyche in inniger Umarmung.
Szenen aus der Fassung des Apuleius weisen einzelne Gemmen auf;
Psyche mit der Lampe sich iUber Eros neigend oder wie sie aus dem
Totenreich zuriickkehrt, das verhdngnisvolle Gefal mit dem Schén-
heitsmittel in der Hand.

Die Renaissance erweckte von neuem das Interesse fiir Apuleius.
Beriihmt ist das Deckengemalde ,,Eros, und Psyche4t von Raffael in
der Villa Farnesina in Rom, wie auch das Gemélde des kroatischen
Meisters Andrija Meduli¢: ,,Amors Vermdahlung mit Psyche im Olymp#4
Bildhauer bis Canova (Augustinerkirche in Wien) und Thorwaldsen,
Radierer (Max Klinger) und Dichter (La Fontaine, Moliere, Corneille,
R. Hammerling, K. F. Meyer, Th. Storm) wurden von dem lieblichen
Marchen angeregt.

Zagreb. G. Samsalovic.

LITERATUR

Amor u. Psyche, hg. u. erkl. von Fr. Norden, WienA903.

Das Marchen von Fr. v. d. Leyen, Leipzig 1911.

Deutsches Sagenbuch, hg. v. Fr. v. fd. Leyen, Minchen.

Anmerkungen zu den Marchen der Brider Grimm von J. Bolte u. G. Polivka,
Leipzig 1913.

Spielmannsbuch von Wilh. Hertz, Stuttgart 1905.

Vom Griechentum zum Christentum von Adolf Bauer, Leipzig 1910.

Amor u. Psyche. Ubertragen v. Eduard Norden, Leipzig (Kulturhistorische
Bibliothek). }

Amor i Psihe, preveo Miiivoj Srepel, Zagreb 1890.

Hrvatske narodne pjesme, I. knj. Matica Hrvatska, Zagreb 1896.

Pauly-Wissova: Realenzyklopadie des klassischen Altertums. VI B, Stuttgart 1909

G. Sam3alovie: Zrnija mladoZenja.

G. SamsSalovi¢: Soko mladoZenja, Nastavni vjesnik 1909,



