
О П О Р Е К Л У  С У Ђ А Ј А  У С Р Л С К О М  
Н А Р О Д Н О М  В Е Р О В А Њ У

У нашој обимнај и често недовољно проученој етно- 
лошкој грађи понекад се укажу и такви проблеми за чије 
су испитивање устаљени научни методи оскудни и за ко- 
начни закључак посве недовољни. Обично су то појаве које 
вуку своје корене из најдавнијих времена нашег друштве- 
ног живота и скоро увек су лишене поткрепљујућих доказа. 
Тада се обично прибегава произвољним тумачењима која не 
прелазе уске оквире хипотеза.

У сличним тешкоћама обрели су.се и први покушаји 
изналажења порекла веровања у суђаје.

Ова сложена психолошка појава, као једна од најса- 
држајнијих компонената неизменљивог философског става 
нашег обичног човека, у српском фолклору заузима зна- 
чајно место.

Први приказ о суђајама и другим облицима нашег на- 
родног веровања — на' основу приповедака и песама — дао 
је у виду популарног чланка Пољак Владислав Козловски 

, у 21 и 26 броју пољског часописа Mrowka из 1869 године. 
Питање порекла веровања у суђаје аутор није дотакао.

У својим систематичким студијама1) — деценијама кас- 
није — Лубор Нидерле додирује и npoeaeAi постанка и уобли- 
чења појединих веровања .код Срба. Немајући за многе од 
њих аутентичне изворе и факта/ Нидерле је по закону ве- 
роватноће извео закључак да су Словени, измешавши се са 
староседеоцима Подунавља, негде измеђ-у 111—V века пре 
н. е., примајући делимично материјалну културу и обичаје; 
аналогно т®ме прихватили и веровање у суђаје. Наравно, 
без конкретних чињеница, ово Нидерлеово мишљење лишено 
је чврстине и не прелази оквир обичне хипотезе.

Када су Словени приспели на нова поднебља, процес 
пенетрације античке културе . на њима био је умногоме већ 
завршен. Археолошка налазишта у нашој земљи омогућила 
су брижљиву реконструкцију амбијента као подлоге духов-

9 Lubor Niederle, Manuel de i’aSlave I, II; Staro-
fflnosii, dilu II, svazek 1; dil 111, — V Praze 1906, 1S4—5; 1918.

11 Ziva Antika



162 Η. Μ. Симић

ног живота наших предака2). С обзиром да је у Грчкој било 
места и покрајина с јако израженим култом Моире (Μοίρα)3), 
могло се очекивати да је он продро и у дунавски базен. 
Међутим, ни на једном археолошком локалитету код нас 
није пронађен споменик са-записом и ликовном претста- 
вом ове богиње човекове судбине. Њено присуство није 
запажено ни у исцрпној анализи античких култова у на- 
шој земљи4 5). *

Када су Срби у IX веку н. е. примили хришћанство, 
њихов контемплативан живот се повећао. Премда се оштра 
и одлучна граница између паганства и нове религије није 
могла поставити, извесно је да 'су наши праоци побацали 
своје из далеких постојбина донесене идоле. Наравно, то 
није означавало и коначан раскид са старом вером; изази- 
ване редрвним природним појавама, реминисценције на па- 
ганске. демоне дуго су још пребивале у ткиву трпељивог 
хришћанства.

. Уочивши како различити многобожачки утицаји угро- 
жавају чврсту структуру вере, еластичнија и помирљивија 
од Рима, Византија је  у неким случајевима чак и подржа- 
вала старе религије®). Тиме је, уствари, направљена бреша 
у теолошкој искључивости и строгости, што је касније, за 
време обеју византиских ренесанси — Комненове и Палео- 
логове — омогућило античким елементима несметано про- 
дирање у хришћанску тематику.

У свом последњем неометаном излучивању, хеленски 
дух је допро и до наших задужбина, извршивши снажан 
преображај. Допунио је постојеће ликовне концепције, осве- 
жио садржај иконбграфских тема и допринео осетном по- 
вишењу квалитета наше средњевековне уметности6).

Правилно решавање проблема настанка веровања у су- 
ђаје код Срба изискује следећа утврђивања:

1. Апокрифна или ликовна провениенција мотива Моире.
2. Античке паралеле.
3. Идентичности и разлике.
4. Процес устаљивања у народном веровању.

2) Р. Мари£, АнШички култови у нашој земљи, Београд 1938; 
Н. Вулић, АнШички споменицп у Србији, Споменшс СКА, књ. XXXVIII, 
XXXIX, XLII, LX

3) Тако је, на пример, у Атини владао култ једне Моире (La 
grande Encyclopedie XXIII, 1193).

4) Р. Марић, op. cit.
5) L. Niederle, Manuel de Vantiquite Slave !!, Paris 1926, 168.
6) Β. Ρ. Петковић, Неки аипшчки мотави у старом живопису 

српском, Strena Buliciana 1924; Д-р Св. Радојчић, Улога аншике у ста- 
ром српском сликарству, Гл. држ. музеја у Сарајеву 1946, 39—50. ·.



О пореклу суђаја у српском народном веровању 163

Иако се наши етнолози нису упуштали у испитивање 
порекла, остао нам је знатан материјал у записима о обли- 
цима тога веровања7).

1. Апокрифна плп лшсовна провеииенција Моире.
Најранију претставу Моире код нас малазимо у мана- 

стиру Градцу, Њега је крајем ХШ века подигла на Ибру 
жена Уроша I — Јелена Анжујска8).

Проучавајући везе наше ликовне уметности с антич- 
ком културом, проф. Петковић је запазио и ову митсДу бо- 

V'-' гињу судбине9).
Уочивши да је. у иконографском погледу овај живопис 

у Градцу „од врло велика интереса, јер пружа много нових 
елемената за доба, у коме је постао“,. проф. Петковић је 
истакао „циклус сцена, у којима је илустрована апокрифна 
хисторија детињства Маријина.“ He оградивши се од могућих 
отступања, подвукао је: „нарочито је значајна сцена у ко- 
јој је насликано Рођење Марије*'10).

Овде је неизбежан закључак да је сцена Рођења Ма> 
ријина, у којој је проф. Петковић открио присуство Моире, 
у свим својим детаљима дословна илустрација апокриф- 
ног текста.

Међутим, према до сада утврђеним апокрифним тексто- 
вимд11 *) и хронологији њихових преписних редакција код

7) Поменућу главнше етнолошке приказе и забелешке: Fr. Miclo- 
sieh, Monumenta Serbica spectantia historiam Serbiaef Bosnae, Ragusii, 
Viennae 1858, 37; ,М. Ђ. Милићевић, Кнежевина .Србија, Београд 1876, 
1043; Краљевина Србија, Београд 1884, 151; Живот Срба сељака, Бео- 
град 1894, 52; Вук Ст. Караџић, Пословице, 4632; Сриски Рјечиак, Бео- 
град 1898, 747 (III); Strohal, 2, dp. 12, 208; Д-р Вл. Ђорђевић, Цариград 
и БукурешШ, Београд 1874,48—9; Arkiv za.povjestnicu JugoslovenskuMII, 
221 (Gj. St. Dezelic); J. X. Васиљевић, Јужна СШара Србија I, 1909, 340; 
Српске паралеле у Bolte Polivka 1, 439; Бачка Вила, 3888, 3, 189; 191.2, 
27, 302; Valjavec2, бр. 10, 90; Schmidt Ш 3; Венац, 1910, 1,416; Вл. Ћо- 
ровић, СвеШи Сава у народном предању; СЕ 36. XLI, 611; Mikulicic 
бр. 13; Дворовић 36; Красић, Народне приповеШке; Ристић—Лончарски, 
бр. 1; ЗЖОЈС XIX, 138; Тих. Ђорђевић, Наш народни живот IV, 6—7; 
VI, 80—83; Деца у веровањима и обичајима нашега народа, Београд 1941; 
Зде очи, СЕ 36., 1ЛН; М. Lang, Samobor — narodni zivot i obicaji — 
ZZOJS XIX, 187; Стеван Дучић, ЖивоШ η обичаји племена Куча СЕ 36,, 
XLVIII, 310; Б. Нушић, Косово I, Нови Сад, 1902, 123; СЕ 36. XLI, 
LXXXVI и LXXXVII; СЕ 36. VII, 176; XIV, 111; Босанска Вала, 1912, 
272; Зборник за нар, живош VII, 139; XIX, 138 и 187; Лешоиис Машице 
Српске, књ. 105, 152.

8) Архиепископ Данило, ЖивоШа краљева η архиепископа српских 
— прев. д-р Л. Мирковића — СКЗ, коло XXXVIII, бр. 257, Београд 
1935, 58—60.

9) В. Р. Петковић, op. cit., 471.
i°) Ibid., 471.
и) К. Tischendorf, Evangelia apocrypha (editio altera ab ipso Tischen-

dorfio recognita et locupletata) — Lipsiae 1876; Migne, Dictionnaire des 
apocryphes I, II; критичка издања, изведена према 19 сачуваних грч- 
ких текстова.

11*



164 Η. Μ. Симић

Срба12), το мишљење професора Петковића било би нетачно.
/ Ова interpretatio Christiana није постојала у апокрифним 
текстовима; нема је у нашим, а ни у њиховим византиско- 
грчким. изворима. Најранију појаву преписне редакције апо- 
крифа код нас имамо у XIV веку. To су два старозаветна: 
Књига о Адаму38Ј, Мучеништво Јеремајино1А), и два ново- 
заветна: Дела АпосШолска13 * 15 *), П
Ниједно од њих нема у садржају живот. Богородичин; та- 
кође нема спомена о суђајама. Богородичин живот испри- 
чан је једино у новозаветном апокрифу Протојеванђеља Ја- 
ковљева17). Ово је најстарија до данас позната легенда 
о Богородици. Њу је написао у 11 беку'н. е. неки побожни 
хришћанин Јаков. Ту је обухваћен период од њеног до 
Христова рођења. Код нас је ово дело дошло у преписном 
рукопису изгледа тек у XV веку18).

Само рођење Богородичино испричано је веома оскудно, 
без оних детдља на које смо навикли у претставама српског 
средњевековног сликарства:

„ . . . Исплкнише жв се л\'ксеи,н iluii-k, и роди жен’скк|И 
полк, и рече fliiiia: вхзкеличи се дотша л\оа ка дкнк са. И 
покитк отроче ское“.19)

Откуда те разлике? За поједине детаље предметне сцене 
Рођења Маријина сликар се служио постојећим упутствима 
— приручницима, у којима је означено шта се где слика. 
Најпознатији нам је приручник Дионисија- из Фурне20), који 
је по свој прилици живео све до почетка XV111 века21). Овај 
светогорски сликар22 23) и монах сабрао је сликарске рецепте 
од ХП века. Ван сваке сумње је да су по њиховим препи- 
сима радили и наши живописди. Ни код њега у опису сцене

13) Павле Поповић, Преглед српске књижевности, Београд 1909, 
25—30; St. Novakovic, Protojevanctelje Jakovljevo,Starine X, 61—71 (1878).

13) Ст. Новаковић, Примери, 489.
М) Starine, VIII (1876); XXI, 221 (1889).
15) Starine, V, 95 — Тома (1873); VIII, 55 и 69 — Аидреја и Ма- 

теј (1876).
1в) starine, VIII, 1876.
17) П. Поповић, op. cit., 25—30; St. Novakovic, Prolojevanctelie 

Jakovljevo, Starine, X, 1878.
i«) Ibid., 61. '
M) Ibid., 64.
20) Didron, Manuel de Viconographie chretienne grecque et latine, 

avec une introduction et des notes, Paris 1845; G. Schafer, Ερμηνεία τής 
ζωγραφικής. Das Handbuch der Malerei vom Berge Athos . .  . Trier 1855; 
Ддонис1н фурнаграфјота, Ермита или наставлен!е вђ иконописномђ 
искуств-ћ. Перев. сђ греч. Еп. Порфирјд (Труди Мев. Дух. Акад. 1868).

21) Thieme—Becker, Allgemeines Lexikon der bildenden Kiinstler
IX, 318 Опречно мишљење — XVI вбк — Woerman III, 516—17.

23) Thieme—Becker, Lexikon IX, 318·



6  пореклу суђаја у српском народном веровању_____ 165

рођења „Божије матере"23) нема уопште било каквог спо- 
мена о суђајама.

У старо-црквеној литератури првог миленија н. е., која 
је сва прожета догађајима и личностима античког доба не 
налазимо суђају — Моиру23 24). Канонска књижевност је такође 
није прихватила због њеног паганског порекла, које би у 
овој осетљивој сцени рођења Богоматере нарушило чистоту 
хришћанске мисли. Ни у средњевековним легендама, крца- 
тим чудесним животима светаца, разним догађајима и лично- 
стима из Библије (тако су, на пример, познате легенде 
Самсон и Далилд и Живот свете Веронике), оптерећеним 
мистиком исујеверјем, нелга трага суђајама. Чак је и живот 
Богородичин био изван тих састава. Неприступачан ми је 
текст Златне легенде25 26) — но с обзиром да је она тек у 
XV веку продрла у масе20), била би ионако изван оквира 
потребних истраживања. Она је свакако драгоцен извор за 
проучавање митолошких основа и елемената католичке цркве 
у Средњем веку27). Као „ Легенда Ауреа“ била је у то време нај- 
популарније књижевно дело28); такву репутацију је стекла свр- 
јим занимљивим и мистифицираним концепцијама и обртима.

Ни у изворним текстовима, који су нам дошли са Истока, 
нема спомена о Моири. Једино се од античких митолошких 
бића у то време сусрећемо са Сибилом, која је, на пример, 
у абисинској апокрифној литератури одиграла своју улогу29).

Док ликовне претставе ове Аполонове свештенице и 
пророчице не постоје — осим можда недовољно наглаше- 
них реминисценција — у живопису хришћанске уметност-и 
на Истоку, дотле су оне веома честе у Западној уметности 
XIII века, у којрј су персрнифицирале дух и културу ан- 
тичкрг дрба30). ·■

23) „Ein Haus und die heilige Anna Iiegt auf einem Bette auf den 
Decken und stiitzt sich auf ein Kopfkissen und zwei Madchen, welche s'ie 
mit einem Facher fachelt (y примедби: Auch hier verrath sich der oft 
heiBe Orient); und w.ieder ein anderes Madchen, kommt von der Thiire 
her, und halt Speisen; und wieder andere, die unter ihr sitzen, waschen 
das Kind in einer Kufe, und wieder eine andere setzt das Bettchen ill 
Bewegung, in welchem das Kind ist.“ — стр. 276.

24) Otto Bardenhewer, Qeschichte der Altkirchlichen Literatur I—III, 
Freiburg im Breisgau, 1902—3, 1912.

25) Jacobus de Voragine (1230—1298), Legenda Aurea — Brunet, 
Manuel, t. IV, 687.

26) Oko 1474 године (?) — Grand dictionnaire universel X, 322.
20 „Une etude critique sur I’origine des recits de Ia Legende doree 

serait extremement importante pour eclairer la mythologie catholique du 
mouen age“ — La grande encyclopedie XX, 1180 (Paris).

28) „ . . . the name popularly given to it in the Middle Ages" — The 
Oxford English Dictionary, Vol. VI, Oxford, 1833, 185.

29) D-r A. Baumstark, Diecristlichen Literaturen des Orients II, 
Leipzig 1911, 42.

30) Bmile Male, L'art religieux du XIII siecle en France, Paris 1931,339,



1бб · Η. М. СиМић

Према томе, порекло мотива Моире — транспоноване 
у хришћанску суђају у манастиру Градцу не можемо уопште 
тражити у ранијој и сувременој црквеној и профаној лите- 
ратури81). Тим путем она није могла да доспе ни у веро- 
вања осталих народа82).

У старој црквеној уметности, особито у катакомбама, 
налазимо мотиве, који су директно с античких споменика 

' ‘ прешли у ликовно стварање раиохришћанског периода38): 
Психа, Орфеј, Добри пастир, Даниел, Историја о Јони итд. 
Међутим, Моире ни овде нема.

Значи да је овај антички мотив директна позајмица из 
ликовне уметности. Његова егзистендија била је и одржива 
једино у сликарству, где је универзалношћу израза субли- 
мисан њен озлеђујуће уочљив пагански карактер. Свакако 
је при томе било пресудно и лагано продирање античког 
духа у стваралаштво прибрежних-народа; код нас у живо- 
пису обављено сукцесивно и .одмерено.

Немогуће нам је утврдити порекло мајстора градачких 
фресака. Док се у архитектури овог споменика осећа ути- 
цај готске уметности: потпорни ступци, готски свод, про- 
зори — дотле живопис има свежину византиског сликарства. 
Биограф Јелене Анжујске, архиепископ Данило каже да је 
она, пожелевши да подигне цркву, заповедила „да се са- 
купе сви народи њезине државе84), и када је то учинила, 
изабрала је од њих најбоље уметнике, хотећи да подигну 
предивно уздизање тога храма, много и небројено злато не- 
штедице дајући свима радницита, да нико од њих не буде 
увређен насиљем, или да ко у нечем негодује, но свима 
доста преизобилно даваше, као мудри и разумни строји- 
тел>“88). Вероватно се међу њима налазио и творац фресака 
који нам је и до данас остао непознат. Зна се да је Јелена 
одржавала везе са монашким центрима у Јерусалиму, „на 31 * 33 * 35

31) F. Cabrol—Н. Leclercq, Dictionnaire d’archeologie chretienne 
et de liturgie X, 1983—87; Migne, Nouvelie encyclopedie theologique, 
Tome sixieme, Paris 1861; A Dictionary of Christian Biography, Litera­
ture, Sects and Doctrines Being a Continuation of the Dictionary of the 
Bible I—IV, London 1877-82.

s2) Ha пример, Норне y нордиској митологији (било их је три: 
Урд, Ферданди и Скулд); означавале су прошлост, садашњост и бу- 
дућност. Урд се појављивала такође у немачким и енглеским песмама. 
— Meyers Lexikon 8, 1432.

33) D. V. Schultze, Archaologie der altchristlichen Kunst, Miincben 
1895; Die Katakomben. — Die Altchristlichen Grabstatten, Leipzig 
1882, 98—131.

84) После пада свога мужа Уроша 1, Јелена је имала своју 
управну област, коју |е' са много државничког смисла уређивала 
(1276—1314).

35) Архиепископ Данило, op. cit, 58—9.



0  пореклу суђаја у српском народном веровању_____ 167

Синају и Раиту и у Светој Гори Атонској, јер тамо одоше 
многи њезини дарови“36) —- па чак и са самим гГапом87).

Није искључена могућност да је и мајстор градачких 
фресака био у једном таквом поклонству, видео на каквом 
античком споменику претставу Моире и аутопсијски је пре- 
нео у наш живопис. У хришћанској уметности тих година 

■ исту такву сцену налазимо једино још у Метрополи у 
Мистри88) — на Пелопонезу, која је вероватно саграђена 
око 1310 годи- 
не89). Незнатно 
различите у пози 
и ставу према гле- 
даоцу, у основи, 
са свим својим де- 
таљима обе су ли- 
ковне претставе 
потпуно идентич- 
не. Немогуће је 
прецизно одреди- 
ти годину живо- 
писања, али се из 
кратке. Јеленине 
биографије оно 
сврставаупослед- Сл. 1
ње године XIII С Суђаја (детаљ Рођења Маријина у Градцу) 
могућношћу пре-
лаза у прве године XIV века. Можда је живопис у Мистри 
истовремено рађен? А тада не би било немогуће да су 
уметници измењали искуства и упознали се с тематиком 
живописа до у најситније детаље. На претстављеној су- 
ђаји у МисТри очувале су се све појединости: она седи 
крај колевке, у левој руци држи преслицу, а десном упреда 
вуну на вретену40). У Градцу, међутим, вретено се не уочава 
најјасније, али се из положаја_суђајине руке то ротпуно 
подразумева. Када би могло да се изведе прецизно дати- 
рање оба споменика, отвориле би се могућности утврђивања 
међусобних односа; овако један другоме служе само као 
компаративни материјал.

Према томе, порекло Моире у нашем живопису морамо 
тражити само у аналогном материјалу античке уметности. 
Њена претстава у Градцу прва је те врсте код нас; као

i») ibid., 51.
37) The^ner, Mon. Hungariae I, 360, 375, 407, 410, 414.
38) G. Millet, Monuments byzantins de Mistra, 1910, pi. 73, fig. 4.

, 89) G. Millet, op. cit:, 1.; супротно мишљење — 1302 године — 
Inser byz. Mistra, № 11.

40) G. Millet, op. cit., pi.·73, fig'. 4.



168 . Η. Μ. Симић

друга no реду била би у истој сцени Богородичине цркве 
у Пећи41) (1323—1337), а трећа — такође у сцени Рођења 
Богородичина — у Минхенском цсалтиру42 43).

Антички елементи у српском живопису одиграли су 
значајну улогу у формирању духовне физиономије наших 
предака; елементи профанијег карактера ушли су чак и у 
садржај народних песама48).

Верски живот Срба у Средњем веку био је у потпуној 
и неотклоњивој зависности од цркве. Многе идеје из ка- 
но.нске и апокрифне литературе и сцене из живописа продрле 
су у осетљиво ткиво народног веровања. На основу етно- 
психолошке анализе укорењеног тврђења да су слике „би- 
блије неписмених" можемо реконструисати процес наста- 
јања појединих облика веровања и сујеверја. У свему томе 
духовна лица врше удогу најауторитативнијих и неопозквих 
тумача. Детаљи Страшног суда, загробног живота, сцене 
вечите награде и казне (Раја и Пакла) и безброј других, 
неод-ољиво су се наметали сугестибилној пспхи средње- 
вековног себра, градећи у њој сталне облике веровања.

Кроз исти' процес ујезгравања у народном веровању 
прошао је неминовно и мотив ове античке преље судбине. 
Утврдивши гсе и добивши право хришћанства у живопису, 
ор је у неодређеном времену, тумачен у својој митолошкој 
функцији, створио себи (како је, уосталом, то чинио разли- 
читим путевима и у другим срединама) трајно пркбежиште 
у народном схватању о судбинском току живота.

Идентичност наше. преље из сцене Рођења Богороди- 
чииа с античком Моиром је несумњива. Питање је само да 
ли су наши посматрачи у њој одиста видели, препознали 
и прихватили суђају?!

У прилог позитивног мишљења иду следеће чињенице:
1. Иконографски репертоар, како се то види из Ерми- 

није44 * *), био је логичан и строго утврђен. У сцени рођења 
Богбродичина предриђена ј~е и девојка која љуља дете 
(„. . . und wieder eine andere setzt das Bettchen in Bewegung, 
in welchem das Kind ist“ — G. Schafer, op. cit., 276). Само, 
она je без икаквих атрибута, о којима ‘је хришћанској 
UKOHOipacfmju Boijeno нарочпто рачуна. Девојка је ту једно 
од испомажућих лица. Тако прописан начин претстављања

41) В. Р. Петковић. op. cit:,-471. Због сљуцфености Јкивописа ни- 
сам могао да идентификујем тај детаљ у сцени Рођења Богородичина 
(Фот. Народног Музеја у Београду — Одељење Средњег века).

42) Josef Strzygowski, Die Miniaturen des Serbisclien Psalters der 
Konigl. Hof- und Staatsbibliothek in Miinchen, Wien 1906, Taf. XXXIX, 91.

43) Св. Радојчић, O неким заједнпчним моШивима name народне
песме и нашег старог сликарства — Из Зборника радова САН XXXVI
·— Византолошки институт САН, књ. 2, БеограД 1953.

и ) Q, Schafer, op. cit.



169О пореклу суђаја у српском народном веровању

ове девојке није могао да се мења произвољним додава- 
њем атрибута, а да за њих није било оправдања и преке 
потребе. Уколико је сликар, без претходне сагласности и 
упознавања дрквених лица, самовољно, побуђен реминисцен- 
цијама на иДентичну претставу с античког споменика, до- 
метнуо девојци преслицу и вреуено, раскинувши тиме иконо- 
графску строгост, морао је уз то пружити и прихватљиво 
образложење. Да је оно код нас прихваћено — доказ је 
понављање исте претставе у размаку од преко једног сто- 
лећа (Градац — Минхенски псалтир).

2. С обзиром да се цео догађај одвија у породиљиној 
соби, акције присутних лица' су скопчане с логичним дина- 
мизмом. Несхватљива и сувишна би била појава ове скоро 
непомичне особе с преслицом и вретеном крај колевке тек 
рођене Марије. Осим сцена у којима је приказивана божанска 
моћ,- свр остале су одговарајуће истнм сденама у обич- 
ном животу. ' <

Данас — као и пре шест столећа — у породиљиној 
соби не обавља се ниједан посао, који није у најтешњој 
вези са самим догађајем. Без одређене симболичне функције; 
појава преље, која мирно, незаинтересовано обавЈва- свој 
посао крај детиње колевке, била би смешна,- апсурдна и 
крајње непотребна. И ова сцена, као фрагмент „библије не- 
писмених", морала је бити протумачена верницкма; самим 
тим и личност џрељина.

Разлика у акцији између ликовних претстава и облкка 
народног веровања проистиче из неминовног и схватљивог 
процеса упрошћавања. Наиме, компликоване сцене из српског 
живописа, претрпане Детаљима, задрхсавале еу ce, а тако 
после и преношене у веровање, у сећању само суттински, 
у најопштијим потезита. Тако је, на пример, веровање у 
Страшни суд и паклене муке, — у српском живопису оп- 
ширно саопштено — у фолклору претрпело знатно сажи- 
мање и скраћивање. Било. је и случајева неминовних про- 
ширивања утисака (на пример: вожња св. Илије огњеним 
колима по небу), али су они ређи.

Моира у нашим претставама преде — као и у античким 
изворима — а у народном веровању она (оне) одређује 
судбину речима. По митологији она испредањем нити одре- 
ђује дујкину живота, односно његов потпуни облик, а у на- 
шем народном веровању она уствари чини исто, јер речима 
испреда судбински ток живота, његово потпуно уобличење. 
Симбблично и ликовно приказана иста мисао у античком 
добу изгубила је код нас само своје ликовне елементе. 
Вероватно је пре свог ликрвног изр'аза, у самом мито- 
лошком зачетку, мисао о Моири била елементарно иден- 
тична с нашим веровањем, које је ту концепцију према 
потреби упростило.



ПО Η. M. Симик

Претпоставка да је и пре ове ликовне претставе у Градцу 
постојало веровање у суђаје, које би, услед нелшновног 
континуитета, потпумо, у свим својим детаљима, било исто- 
ветно данашњем, не би могла да се постави и одржи из 
следећих разлога:

1. С обзиром да је духовни и верски живот у Средњем 
веку био потчињен утицају цркве, не би смеле, нити могле 
да се појаве разлике између тзв. званичног, црквеног става, 
овде, конкретно — усвојеном претставом суђаје — и на- 
родног веровања. Ауторитет цркве то ие би допустио.

2 . 'Мајстор градачких фресака —. Грк или Србин —, да 
је веровање у суђаје већ постојало пре његовог рада, не 
би могао произвољно да га мења, јер би тиме био угрожен 
неизменљиви, интегрални дух религије, њена постојаност и, 
доследност, што би у колебљивим историским приликама 
нашег XIII века — када је црква била регулатор друштве- 
ног живота — свакако била непожељна појава.

3. Чињеница да и мајстор лшнијатура Минхенског псал- 
тира, крајем XIV века, у овом најлепшем делу српске ми- 
нијатурне уметности, у сцени Рођења Маријина даје исту 
претставу суђаје45), потврђује мишљење да веровање у су- 
ђаје у нашем фолклору тада још није постојало. Тим пре, 
што у другим, истовремено подизаним задужбинаиа, у истим 
сценама нема суђаје, односно античке Моире. Новина, коју 
је увео мајсФор градачких фресака, морала је да прође кроз 
неизбежан процес интерпретације, да би, после стотину и 
више година, могла да ее уклопи у осетљиви механизам 
црквених догми и сугестибилке психе нашег човека. Аутор 
ових минијатура био је Србин46). Познато је да су се књиге 
писале, преписивале и украшавале у манастирша, који су 
тада били једини >културни и духовни центри. Место по- 
станка Минхенског псалтира је нћодређено. Није искључено 
да је аутор овога дела свој посао обављао у једноме од 
ова два манастира, који су имали претставу Моире (Градац, 
Богородичина црква — Пећ), — и да је њоме и инспири- 
сан?! Тиме би, евентуално, могао да се тумачи овај ли- 
ковни континуитет.

Као прилог мишљењу да су суђаје ликовне интерпре- 
тације Моире с античких споменика — иде чињеница да овај 
мотив у хришћанској уметности не налазимо нигде изван 
природних граница могућих домашаја предмета материјалне 
и духовне културе једне средине — конкретно старих Хе^

4Б) Ј. Strzygowski, op. cit., Taf. XXXIX („Daneben hocki eine Die- 
nerin auf dem Boden, die mit der Rechten ail die Wiege greift und in der 
Linken den Spinnrocken mit herabhangender Spindel halt (Qoldslab, rote 
W oIIe)...“ — „Die Dienerin sitzt etwas entfernt von der Wiege und 
spinnt" (Belgrad 211), стр. 60.

i6) Sv. Radojcic, Stare srpske minijature, Beograd 1950, 33—4.



лена. Нема је на Северу, у руској уметносп?47), *не налазимо 
је ни у сликарству осталих европских народа48). Премда су 
постојали развијени трговачки односи, а тиме и могућност 
да се и ситни предмети материјалне културе (како је и би~ 
вало) пренесу чак и у најудаљеније делове тада познатог 
света, ретки су споменици ситне пластике с претставама 
Моире. Они 'чак нису морали увек, поред естетског, да иза- 
зову и други утисак. Сепулкрални споменици су побуђивали 
већи интерес. На њима су, међутим и најчешћи остаци прет- 
става ове богиње.

Нажалост, један део компаративног материјала и лите- 
ратуре ми је неприступачан49) — само верујем да ни он не 
би утицао на измену резултата проучене грађе.

Интересантно је указати на следеће моменте:
1. Домет ликовног утицаја овог мотива незнатан је

у хришћанској уметности, премда је одиграо значајну улогу 
у фбрмирању философских концепција о животу у фол- 
клору многих народа. Распростире се једном географско- 
економском линијом, која 'је у трговачким везама, с малим 
разликама, вероватно тако и коришћена: Мистра—Градац— 
Пећ (и као неодређена, променљива географска тачка место 
израде Минхенског псалтира). · ’

2. Једино у Мистри.Моира има све атрибуте (преслицу 
и вретено). Транспоновање је вршено вероватно директним 
прегледањем или према свежим утисцима. У нашим споме- 
ницима, што је уствари и прилог тврђењу да је наша суђаја 
интерпретацијом добила симболички карактер, оне видљиво 
држе само преслицу; вретена нема, мада се оно по поло- 
жају руке подразумева. Две су могућности за то: или је 
реминисценција на паганску богињу размаком и временом 
ослабила, или је, што би више одговарало, у овом крњењу 
покушај свођења њеног митолошког карактера на најмању 
меру. Седећи крај колевке с преслицом, она је одиста само 
тако могла да буде прочитана и тумачена.

Претпоставка да је мотив суђаје могао у нашу сре- 
дину евентуално да дође из суседних нам балканских зе- 
маља не би се одржала, јер су Срби у Средњем веку — све

________ О гшреклу суђаја у сриском народиом верОвању_____ ГП

iT) V. V. Suslov, Pamjatniki drevnego russkogo zodcestva, Sankt- 
Petersbui-g 1896; O. Wulff et M. Alpatoff, Denkmaler der Ikonenmalerei; 
Ph. Schweinfurth, Qeschichte der Russischen Malerei im Mittelalter, 
Haag 1930., etc.

4S) G. Millet, Recherches sur 1’iconographie de I'fivangile, Paris 
1916; H. Detzel, Christliche ikonographie; D-r Karl Kiinstle, Ikonographie 
der christlichen Kunst, 1928, etc.

40) Weigand, Die Aromunen 2, Leipzig 1394; Georg Sajaktzis, 
Graecowalachische Sitten und Gebrauche, 1894; Lazar Sainenu, Basmele 
romane in comparajiune cu legendele antice clasice §i in legatura cu 
basmele poporelorQlnvecinate §i ale tuturorfi poporeloru romanice, Bu- 
cure§ci 1895.



172

до пада царства — имали супериоран политички и културни 
положај. Тако су, на пример, Срби допринели развоју штам- 
парства у Румунији50) — годинама касније, у данима своје 
привидне духовне умртвљености. Непотребно би било тра- 
жити те путеве, јер је логичније, с обзиром да смо били 
географски ближи изворима, да су они већ постојећим жље- 
бовима тај контакт стално одржавали.

Сл.
Градац: Рођење

- 2. АнШачке паралеле.
Сцена Рођења Марије у Градцу развија се у породи- 

љиној соби; поред жена, које дворе Ану, крај колевке, „на 
ниској столици, са' наслоном позади и са стране седи једна 
женска, која преде. Она десном руком извлачи са кудеље 
конац, који се испреда на вретену, које је она,’ по свој при- 
лици, држала у левој руци“51).

Одговарајућу претставу Моире у античкој уметности 
имамо само једну и то у нешто измењеном амбијенту; све 
остале су приближно сличне и у основи истих функција.

Очувани споменици античке ликовне културе с прет- 
ставама Моире веома су ретки62), мада је у давнини знатан 
------ :-------  · " \ '

50) Српст Сион, 1905 и 1906 (Р. Грујић).
51) В. Р. Петковијд, op. сit, 471.
52) Рођење Мелеагра (ApoIIod. 1, 8, 2; Pans. 10, 81, 4); Рађање 

АШине из Зевсове главе — Источни забат Партенона (реплика у Ма-



0- пореклу суђаја у српском народном веровању П З

број економских и културних средишта неговао култ Моире53); 
утолико је она — као Парка — чешћа на римским сарко- 
фазима, где је препознајелр у различитим видовима51). Моира 
је чест мотив и у класичкој књижевности55).

Као најприхватљивија античка паралела нашој суђаји 
из Градца била би претстава Моире са рељефа једног бу- 
нара у Мадриду56). Може се претпоставити■ да је градачки
мајстор највероватније пореклом Грк 4- видео сличну 

претставу (можда какву реплдку?) и 
аутопсијски је пренео у сдену Рођења 
Маријина, давши јој тиме несвесно 
право место; налазећи се уз саму ко- 
левку, ово паганско божанство тек је 
у хришћанској интерпретадији добило 
пуно, језгровито и адекватно ликовно 
обележје своје митолошке функције57).

У старој грчкОј у]у1етности Моире 
су најчешће без атрибута58) — вретено, 
клубе, конац и маказе. Чак и у/нај- 
суштаственијим и најортодокснијим сре-

Сл. з
Моира (Μοίρα) 
(детаљ рељефа 

на бунару у Мадриду)

дриду.— Schneider, Geburt der Athena, T ai I); 
на једној етрурској скици огледала (Wieseler 
!, 307); на једној вазк (Wieseler II,, 921); Скаска 
о Прометеју, чије руке стварају човека (Wie­
seler, Alie'Denkmaier If, 841); С. Robert, Die 
antiken Sarkophagreliefs III, Taf. CXVI—CXVIII; 
y Ватикану — S. Reinach, Repertoire de reliefs 
(ji\  et Rom. Ill, Paris 1912, 187; саркофаг y вили 
Памфили ca сценом Прометеј ствара чо- 

века у присуству осталих богова (S. Reinach, op. cit, 199); статуа 
Моире' — Парке у Риму, Museo Chiaramonti (S. Reinach, Repertoire de 
la statuaire Gr. et Rom. I, Paris 1980, 441); рељеф на отвору једног 
бунара (Brunnenmundung) —'једпна Моира у седећем ставу (Baumeister, 
Denkmaler, fig. 172; W. H. Reseller, Atisfuhrliches Lexikon der griechi- 
schen und romischen Mythologie, 1894—7, II, 3095; Прометеј ствара чо- 
века y · присуству Паркм. (3) и Саркофаг с историјом Ендимкона, Re­
pertoire, 187, 391.

53) Roscher, 3093.
и ) Атина, Мегара, Коринт, Сикион (у њему је чак поетојао и ол- 

тар Моприн), Спарта, Амиклеја, Ликосура у Аркадији, Олимпија, Теба, 
Делфи, Делос, Халикарнас и други — W. Н. Roscher, op. cit, 3090.

55) Налазимо је код Паусанија, Аполодора, Никандра, Хомера 
— Одисеја и Илијада (Р. Bohse, Die Aioira bei Homer, 1893), Хесиода, 
Теогнида, Епименида, Пиндара, Еврипида, Аристофана, Софокла, 
Плутарха, Теокрита, Хермипа (комедија Μοΐραι), трагичара Ахаја и 
других — Roscher, 3090.

56) Baumeister, op. cit, fig. 172.
57) Премда je Моира no митолошком тумачењу увек прксуство- 

вала сценама рођења и стварања човека, ми je у античкој уметности 
нигде не налазимо уз тек рођено дете или створемог човека. Она је 
обично помешана с осталим присуствујућим личностима и препозна- 
јемо је једино по њеним спенифичним атрибутима.

5?) Без атрибута }е, н. пр. Моира y Museo Pio-Clem,. Рим.



}

174 Η. М. Симић

динама било је делимичног отступања. Онда је, утолико 
пре, до тога могло доћи у суседним земљама. Тек доцније, 
њихове посестриме Парке појављују се у римској ликовној 
уметности са својим ознакама69). To је вероватно био ути- 
цај савремене римске поезије, у којој су оне заузимале 
значајно место59 60).

Митологија спомиње три Моире: Клото, Лахесис и Атро- 
пос. У ликовној уметности оне су претстављане најчешће 
све три, понекад две, а ређе једна01).

3. Идентичности и разлике.
Улога и место Моире — под различитим именима — 

(у фолклору свих народа заузима одређену функцију), с не- 
знатним изменама формалног карактера, суштински се свуда 
поклапа, без ограђивања, потпуно. Дејство им је свуда исто, 
а последице такође.

Разлике постоје само у појединим детаљима и нису 
пресудне по коначну афирмацију. Уочљивије су уколико им 
је опстанак на удаљенијем поднебљу, лишеном сталног кон- 
такта с извором.

4. Процес устаљивања у  народном веровању.
Када су Турци — са својим јако израженим верова- 

њем у Фатум (Судбину)62) — покорили нашу земљу, у до 
тада једноставној моралној философији српског народа, мо- 
рало је да дође до значајних промена и допуна. Убоги и 
угњетавани, живећи под сталним притиском и иесигурношћу, 
у неизбежности трпљења, народ је, тек индицирано веро- 
вање у суђаје, преображено и увећано до размера појма 
о фатализму, прихватио као једино могуће тумачење узрока 
свих недаћа, које се човеку већ на рођењу одређују. Стална 
психичка напрегнутост и неизвесност, под концентрацијом 
бројних неминовности, чије је последице до истребљења 
осећао, низом деДенија и столећима излучивала се и еажи- 
мала у све одређеније и чешће схватање неизбежне свире- 
пости, једно схватање, цепосредно и ублажујуће, изражавано 
спонтано народним умотворинама и веровањем. Тако перма- 
нентно да је временом постало једна од .основних компо- 
нената философског става у животу.

Уочљива улога. духовних лида кроз сва искушења, била- 
је знатна и у устаљивању овога веровања. Желећи да са-

59) Roscher, 3093.
Ф) Могло би се претпоставити да је, с обзиром на измешан стил 

у Градцу, утицај дошао из Италије — поготову што је Јелена имала 
везе с Ватиканом. Ово би мишљење отпало због општег карактера 
живописа у Градцу.

61) Wieseler 11,^38, 921; Claroc, pi. 216; Charon Millin Q. M., 86, 346; 
C. Robert, op. cit., Ill, 3; Wieseler, op. ext., 1, 307; — Taf. CXV1-CXVIII.

e2) F. W. Hasluck, Christianity and Islam under the Sultans I, II, 
Oxford 1929.



175О пореклу суђаја у срп:ком народном веровању

чувају бодрост угроженог народа, духовници су подупирали 
ово веровање у унапред одређену судбину, претпоставља- 
јући да ће схватање зла као неминовности допринети њего- 
вом лакшем подношењу. To схватање је лагано, истовремено 
с осталим видовима народног стваралаштва устаљивано.

ЈТиковне претставе су дале само потстицај и садржај 
народнбм веровању. Временом, под дејством различитих 
етнопсихолошких и версдих елемената, оно се осамоста-1 
љује и креће у проширеним оквирима народне уобразиље, 
подешавајући свој облик потребама. Тада настају оне само- 
никлости, које на различитим географским ширинама, под 
сличним социјалшш и духовним условима рађају суштинске 
и телерлошке подударности68). Мада неписмен, наш себар 
је био кадар да прихвати у ширине своје духовне зрелости 
ову концепцију „олимпског надахнућа“, да је подржи и 
срасте са љоме у. сталним проживљавањима последица ње- 
ног дејствовања. Τ ηλίθ је он, не знајући за Одисеју и Или- 
јаду, за тренутак свог психичког напона и духовних праж- 
њења, био на истим висинама, са којих је и Хомер стварао. 
Као и двадесетину столећа раније, у сличним условима, и 
у његовом добу био је то резултат дејства осетљиве и су- 
геетибилне психе сујеверног средњевековног човека64).

r<
Београд. Н. М . Симић.

v

. S U M M A R Y

>

Ν. М. Simic: ABOUT THE ORIGIN OF DESTINY IN THE SERBIAN 
NATIONAL BELIEF

In the Serbian national belief, which was being accepted through 
many centuries, Destiny — ,,Sucfaja“ — which on the birth of man settles 
his future, takes a very important place.

The writer indicates: their origin in the Serbian folklore was esta­
blished by the performance of the Hellenic Moire (Μοίρα) in the scene 
of the Birth of Mary (Lady):

1. In 'monastery Gradac — from the end of XIII cent.
2. In Lady’s church of Pecka Patrijarsija — from the beg. of XIV cent.
3. In Serbian psauter from Miinchen — from the end of XVI cent.
The origin of Destiny— ,,Sudaja“ — was introduced to our fresco 

paintings by Greek (?) masters; this interpreted Hellenic element*) was 
immediately accepted in the national belief and ijiaintained until today.

' β3) M. Ђурић, Хомерова Одисеја y огледалу. н&ших народних пе- 
сама, Жива Антика, Скопље 1953, св. 1—2, 21—44.

64) Упор. A. Maury, Croyances et iegendes du moyen age, Paris 1896. 
*)■ „Interpretatio Christiana".


